
1- 2 01 6  |  A K A D E M I E - K U R Z A N A LY S E 1

A K A D E M I E  F Ü R
P O L I T I S C H E  B I L D U N G
T U T Z I N G

Thomas Schölderle

Akademie-Kurzanalysen
ISSN  2509-9868
www.apb-tutzing.de 

A K A D E M I E - K U R Z A N A LY S E
1 / 2 01 6

Dezember 2016
(aktualisierte Fassung März 2019)

500 Jahre Utopia –  
Was war, was bleibt?



1- 2 01 6  |  A K A D E M I E - K U R Z A N A LY S E 2

500 Jahre Utopia –  
Was war, was bleibt? 

Thomas Schölderle

Die Geburtsstunde 

Vor gut 500 Jahren, im Dezember 1516, erschien im 
flämischen Löwen eine kleine Schrift mit dem Titel 
»Wahrhaft goldenes, nicht weniger nützliches als 
vergnügliches Büchlein über den besten Staat und 
die neue Insel Utopia«.1 Autor war der Humanist 
Thomas Morus, der später englischer Lordkanzler 
werden sollte. Bald darauf verlor er seinen Kopf auf 
dem Schafott. Er hatte sich geweigert, die anglikani-
sche Kirchenspaltung von Heinrich VIII. mit einem 
Eid zu bezeugen. Für seine Unbeugsamkeit wurde 
Morus im Jahr 1935 von der katholischen Kirche als 
Märtyrer heiliggesprochen. 

Seine Utopia-Schrift ist zugleich die Geburtsstun-
de eines Begriffs, der heute in über 100 Sprachen 
existiert. Das Werk markiert den Beginn einer neu-
zeitlichen Denktradition und gab einer ganzen Lite-
raturgattung den Namen. Dabei verweist bereits der 
etymologische Ursprung, die Neuschöpfung aus den 
griechischen Vokabeln »ou« (= nicht) und »tópos« 
(= Ort) auf die Bedeutung der Nicht-Realität oder 
des Nicht-Realisierbaren, mithin auf eine »Parado-
xie«, nämlich »die Beschreibung eines Ortes, der 
nirgendwo zu finden ist.«2 

Der Utopiebegriff wurde seither meist mit dem 
Entwurf eines idealen und durchweg mustergülti-
gen Staatswesens gleichgesetzt. Doch wie Morus’ 

*	 Coverabbildung: Titelholzschnitt der Basler Utopia-Ausgabe 
1518 von Ambrosius Holbein (Quelle: Wikimedia Commons).

1	 Vgl. Thomas Morus, Utopia, in: Der utopische Staat, hrsg. 
von Klaus J. Heinisch, Reinbek bei Hamburg 1996, S. 9 – 110 
bzw. Thomas More, Utopia (Complete Works, Bd. 4), hrsg. 
von Jack H. Hexter und Edward Surtz, 2. Aufl., New Haven / 
London 1965.

2	 Niklas Luhmann, Kapitalismus und Utopie, in: Merkur 48 
(3/1994), S. 189 – 198, hier S. 189.

Wortschöpfung bereits vermuten lässt: Mit einer 
eindimensionalen Interpretation war seinem Werk 
kaum beizukommen. Morus beschreibt keineswegs 
nur vorbildliche Einrichtungen und Sitten, sondern 
ebenso Verhältnisse, die ironisch, satirisch oder gar 
warnend gemeint sind. In vielen Aspekten ist ab-
schließend nicht zu klären, wie ernst es Morus mit 
den ausgemalten Sozialstrukturen war. Aber gera-
de darin, in der für viele Interpretationen offenen 
Mehrdeutigkeit, liegt bis heute eine ungebrochene 
Aktualität und Anziehungskraft seines Werkes. 

In seiner Schrift schildert Morus einen fiktiven 
Inselstaat als Antwort auf die ungerechten Verhält-
nisse der Gegenwart. Angeleitet ist der Entwurf vom 
experimentellen Anspruch einer allumfassenden 
Vernunft. Morus porträtiert einen vollständig auf 
Rationalität gegründeten Staat. Die Bewohner fol-
gen einer eudämonistischen Ethik und glauben (aus 
Vernunftgründen) an ein einziges, übernatürliches, 
allmächtiges, ewiges und gütiges Wesen. Sie leben 
in rational angelegten Siedlungs- und Sozialstruktu-
ren, kennen kein Privateigentum und sind überaus 
heitere Zeitgenossen. Der Verzicht auf Luxusgüter 
und untätige Mitglieder der Gesellschaft (Adel, 
Klerus, Großgrundbesitzer) lässt die Arbeitszeit auf 
nur sechs Stunden täglich sinken. Die gewonnene 
Freizeit widmen die Utopier hauptsächlich ihrer 
Bildung, mit der sie alle europäischen Völker spie-
lend übertreffen. Sie hegen eine geradezu spöttische 
Verachtung gegenüber Gold und anderen materiel-
len Dingen. Bestimmte Ressourcen allein um ihrer 
Seltenheit wegen zu achten, geißeln sie als Ausgeburt 
purer Unvernunft.

Abbildung 1: Thomas Morus im Jahr 1527 auf einem 
Gemälde von Hans Holbein dem Jüngeren (Quelle: Wiki­
media Commons).



1- 2 01 6  |  A K A D E M I E - K U R Z A N A LY S E 3

Nicht nur rational, sondern kaltschnäuzig und 
brutal sind dagegen die außen- und kriegspolitischen 
Praktiken der Utopier. Morus wählt nunmehr eine 
ganz andere Perspektive: Er hält den europäischen 
Herrschern und ihrer Skrupellosigkeiten den Spiegel 
vor Augen und entlarvt auf diese Weise auch jede 
uneingeschränkte Zustimmung zu den Prinzipien 
des utopischen Staates als voreiliges und humorloses 
Missverständnis.

Unstrittig ist: Das Gedankenexperiment von 
Morus’ Utopia verzichtet völlig auf den Wunsch 
nach Realisierung. Beabsichtigt ist vielmehr, eine 
Diskussion über die herrschenden Übel anzusto-
ßen. Wohl auch deshalb ist die Schrift als philo-
sophisches Gespräch konzipiert. Die diskursive 
Struktur des Textes nötigt den Leser, das entwor-
fene Gegenbild selbst kritisch zu hinterfragen. 
Morus’ Schrift kennzeichnet damit ein Element, 
das häufig erst den sogenannten »kritischen« oder 
selbstreflexiven Utopien des 20. Jahrhunderts zu-
gesprochen wurde.3 Unabhängig davon, hat Morus 
mit der Verknüpfung von Sozialkritik und dem 
Porträt einer alternativen Gesellschaft das konsti-
tutive Grundschema etabliert, das seit 500 Jahren 
alle klassischen Utopien verbindet.4 

Ur- und Vorformen utopischen 
Denkens

Der Traum von einer besseren Welt ist vermutlich 
so alt wie die Menschheit. Unabhängig von Ort und 
Zeit haben sich Menschen seit jeher mittels Spra-
che und Fantasie gerechte Welten erbaut. Waren 
es in Urzeiten Mythen und Paradiesvorstellungen, 
Goldene Zeitalter und Elysische Gefilde, Formen 
also, die dem rationalen Denken eher unzugäng-
lich erscheinen, so tauchten in der Antike erstmals 
politische Idealstaatsmodelle auf. Unübertroffen ist 
Platons Politeia als antike Inspiration. Auf keine 
Quelle beziehen sich die neuzeitlichen Utopisten so 
häufig und so intensiv wie auf den dialogisch aufbe-
reiteten Entwurf eines gerechten Staates in Platons 
politphilosophischem Hauptwerk.5 

3	 Vgl. exemplarisch: Tom Moylan, Das Unmögliche Verlangen. 
Science Fiction als kritische Utopie, Hamburg 1990.

4	 Vgl. als Überblick: Thomas Schölderle, Geschichte der Uto-
pie. Eine Einführung, Köln / Weimar / Wien 2012. – Richard 
Saage, Politische Utopien der Neuzeit, Darmstadt 1991.

5	 Vgl. Platon, Der Staat (Sämtliche Dialoge, Bd. 5), hrsg. von 
Otto Apelt, Hamburg 1993.

Am ehesten mit den modernen Utopiemodellen 
vergleichbar ist zudem der Sonnenstaat des grie-
chischen Dichters Iambulos, dessen Text freilich 
nur durch fragmentarische Exzerpte von Diodor 
von Sizilien (ca. 50 v. Chr.) überliefert ist. Berich-
tet wird dort vom Leben eines Inselvolkes, das 
frei ist von Ehrgeiz und Neid, sich in Frauen- und 
Kindergemeinschaften organisiert und größten 
Wert auf Bildung und soziale Harmonie legt. Die 
Rezeptionsgeschichte ist durchaus beachtlich: Morus 
kannte die Exzerpte Diodors ebenso wie Tommaso 
Campanella, der mit seinem Sonnenstaat bereits im 
Titel erkennbar auf Iambulos’ Insel anspielt.6 

Im Mittelalter veränderte sich die Projektion: 
Die Hoffnung richtete sich auf ein jenseitiges Heils-
versprechen, während das Diesseits weitgehend 
als gottgewollte Zeit der Bewährung erlebt und 
oft erduldet wurde. Demgegenüber zeichnet die 
frühneuzeitlichen Utopien einige Besonderheiten 
aus. Sie entwickeln sich zu einer Zeit, in der die 
sozialen und politischen Missstände nicht länger 
als unabwendbares Schicksal, sondern als Folge 
menschlichen Handelns interpretiert werden. Es ist 
daher kein Zufall, dass der Prototyp der Gattung im 
Zeitalter der Renaissance auftaucht und das Genre in 
der Frühen Neuzeit seine erste Blüte erlebt. 

Das klassische Muster 
frühneuzeitlicher Utopien

In der Nachfolge von Morus entwickelt sich eine 
Art Kanon klassisch-utopischer Schriften, die sich 
die Utopia in vielen Aspekten zum Vorbild nehmen, 
in Argumentationsstrategien ebenso wie in inhaltli-
chen oder formalen Mustern. Literarische Rahmen-
handlungen dienen der Vermittlung. Auffallend ist 
vor allem, dass die imaginären Gemeinwesen fast 
allesamt auf eine Insel projiziert werden: Durch 
Schiffbruch oder Irrfahrt lernt ein Reisender die 
fiktive Welt kennen und berichtet davon, zumeist 
nach seiner Rückkehr nach Europa. 

Zu diesen klassischen Utopien zählen die Chris
tianopolis (1619) des schwäbisch-protestantischen 
Gelehrten Johann Valentin Andreae, die Civitas 
solis (1623) des kämpferischen Dominikanermönchs 
Tommaso Campanella sowie die Nova Atlantis 
(1627) des früheren Lordkanzlers Francis Bacon; 
außerdem Gabriel de Foignys Terra australe con

6	 Vgl. Tommaso Campanella, Der Sonnenstaat, in: Der utopi-
sche Staat, hrsg. von Klaus J. Heinisch, Reinbek bei Hamburg 
1996, S. 111 – 169, 



1- 2 01 6  |  A K A D E M I E - K U R Z A N A LY S E 4

nue (1676), Denis Verais’ Histoire des Sevarambes 
(1677), Fontenelles Histoire des Ajaoiens (1682), 
Francois Fénelons Aventures de Télémaque (1699), 
und Johann Gottfried Schnabels Insel Felsenburg 
(1731 – 1743).7 Allesamt beschreiben sie mehr oder 
weniger rational mögliche Gemeinwesen, die in er-
ster Linie der bestehenden Gesellschaft den Spiegel 
vor Augen halten. Ihr Ziel war nicht, die Menschen 
mittels eines universalen Bauplans zu ihrem Glück 
zwingen zu wollen. Die Entwürfe dienten nicht als 
Blaupausen oder Masterpläne für eine Totalrevision 
der Gesellschaft. Vielmehr sollten die Zeitgenossen 
in die imaginäre Welt entführt werden, um mit 
geschärftem Blick für die realpolitischen Defizite 
zurückzukehren.

Angestoßen sind die utopischen Inselfiktionen 
unverkennbar von einem Ereignis welthistorischen 
Ranges: Die Entdeckungsfahrten eines Christoph 
Kolumbus, Amerigo Vespucci oder Vasco da Gama 
markierten für das europäische Bewusstsein einen 
epochalen Einschnitt. Die Erfahrung, dass es jen-
seits der bekannten Welt fremde Völker gab, die 
eine gänzlich andere Entwicklung genommen und 
an den Krisen- und Umbrucherscheinungen der 
europäischen Gegenwart keinen Anteil hatten, war 
letztlich für alle frühneuzeitlichen Utopien Inspi-
rationsquelle und tragendes Fundament zugleich. 
Außerdem bot sich das Inselmotiv nicht nur als 
plausible Form an, um das Spiel mit der angeblich 
realen Existenz des Gemeinwesens zu inszenieren, 
sondern war gleichsam elementar für die Ver-
suchsanordnung, die experimentelle Methode der 
Utopie: Die Isolation ermöglichte eine annähernd 
mathematische Berechnung kausaler Verhältnisse. 
Abstrahiert von störenden Fremdeinflüssen ließ sich 
zeigen, wie eine bestimmte Form der Erziehung auf 
die Kriminalitätsentwicklung wirkt, wie die ökono-
mische Grundordnung das soziale Zusammenleben 

7	 Vgl. die Ausgaben: Johann V. Andreae, Christianopolis, hrsg. 
von Wolfgang Biesterfeld, Stuttgart 1975. – Campanella (wie 
Anm. 6). – Francis Bacon, Neu-Atlantis, in: Der utopische 
Staat, hrsg. von Klaus J. Heinisch, Reinbek bei Hamburg 
1996, S. 171 – 215. – Gabriel de Foigny, Eine neue Entdec-
kung der Terra Incognita Australis [Auszüge], in, Marie L. 
Berneri, Reise durch Utopia. Reader der Utopien, Berlin 1982, 
S. 171 – 186. – Denis Veiras (Vairasse), Eine Historie der Neu-
gefundenen Völcker Sevarambes genannt, hrsg. von Wolfgang 
Braungart und Jutta Golawski-Braungart, Tübingen 1990. – 
Fontenelle, Histoire des Ajaoiens, hrsg. von Hans-Günther 
Funke, Heidelberg 1982. – François Fénelon, Die Abenteuer 
des Telemach, hrsg. von Volker Kapp, Stuttgart 1984. – Johann 
G. Schnabel, Insel Felsenburg [1. Teil], hrsg. von Wilhelm 
Voßkamp, Reinbek bei Hamburg 1969.

Abbildung 2: Plan der Stadt »Christianopolis« (1619) aus 
der gleichnamigen Utopie von Johann Valentin Andreae  
(Quelle: Wikimedia Commons).

prägt oder wie eine rationale Strafrechtspraxis das 
Verhalten potenzieller Übeltäter beeinflusst. 

Spätestens im 17. Jahrhundert erwachten die Na-
turwissenschaften endgültig zu neuem Leben, was 
deutliche Spuren auch im Utopiediskurs hinterließ. 
Francis Bacon berichtet in seiner Neu-Atlantis 
von erstaunlichen Erfindungen: Flugzeuge und U-
Boote, Gentechnik und Kunstdünger. Vor allem aber 
entwirft er das Modell einer großzügig angelegten 
Forschergesellschaft. Das brachte ihm nicht nur 
die späte Ehre ein, als Vorläufer der Science Fiction 
etikettiert zu werden8, auch von der britischen Royal 
Society wurde Bacon mehrfach als ihr Initiator ge-
würdigt. In der Tat kann seine Utopie vor allem als 
großes Vorbild für sämtliche Akademien der Wis-
senschaften gelten, die sich in Europa und Amerika 
vor allem im 17. und 18. Jahrhundert etablierten.

Zeichneten sich die frühneuzeitlichen Entwürfe 
fast allesamt durch ausgesprochen kollektivistische 
Ordnungen aus – mit einer erstaunlichen Gleich-
förmigkeit der Sprache, Sitten, Städte, Bildung und 
Lebensgewohnheiten ihrer Bewohner –, so rückte 
im Zeitalter der Aufklärung zunehmend das Indi-
viduum in den Vordergrund. Besonders deutlich 
wird die Entwicklung in Johann Gottfried Schna-
bels Insel Felsenburg (1731 – 1743). Der vierbändige 
und über 1 000 Seiten starke Roman, der zu einer 
der beliebtesten Erzählungen des 18. Jahrhunderts 
in Deutschland wurde, beschreibt eine Fülle indivi-
dueller Einzelschicksale. Die Bewohner der Utopie 

8	 Vgl. Peter Nitschke, Staatsräson contra Utopie? Von Müntzer 
bis Friedrich II. von Preußen, Stuttgart 1995, S. 90.



1- 2 01 6  |  A K A D E M I E - K U R Z A N A LY S E 5

sind keine bloßen Funktionsträger mehr, nicht mehr 
nur Bauern, Handwerker oder Soldaten, sondern 
Figuren, die psychologisch und emotional Profil 
gewinnen. Zudem sind die Protagonisten nicht 
länger nur Entdecker, sondern zugleich Begründer 
und Schöpfer ihrer Utopie, denn Schnabel schildert 
insbesondere ihren Anteil beim Aufbau und der 
Etablierung der utopischen Einrichtungen. 

In der gesamten Epoche der Aufklärung geraten 
wiederholt die Privilegien von Adel und Klerus, die 
Prunksucht der Oberschichten und die absoluti-
stische Staatspraxis ins Fadenkreuz und ziehen die 
utopischen Giftpfeile auf sich. Wenig überraschend 
ist deshalb, dass sich in dieser Epoche mit Foignys 
Terra australe connue (1676) und Diderots Nachtrag 
zu »Bougainvilles Reise« (ca. 1775) auch die ersten 
anarchistischen bzw. staatsfreien Utopien finden.9 

Von der Raum- zur Zeitutopie

Der eher spielerische oder kritisch bis satirische 
Zugang der frühneuzeitlichen Utopien veränderte 
sich allerdings mit einer anfangs recht unschein-
baren Wendung: Aus der Raumdimension wurde 

9	 Vgl. Foigny (wie Anm. 7). – Denis Diderot, Nachtrag zu 
»Bougainvilles Reise« oder Gespräch zwischen A. und B. 
über die Unsitte, moralische Ideen an gewisse physische 
Handlungen zu knüpfen, zu denen sie nicht passen. Nachw. 
von Herbert Dieckmann, Frankfurt/M. 1965. – Zur typologi-
schen Unterscheidung von anarchistischen und archistischen 
(= herrschaftsorientierten) Utopien siehe die grundlegende 
Studie: Andreas Voigt, Die sozialen Utopien. Fünf Vorträge, 
Leipzig 1906.

eine Zeitprojektion. Die utopische Fiktion wurde 
in die Zukunft verlegt und der Traum übernahm 
als Leitmotiv die Rolle der Insel. Als Beginn des 
Wandels gelten Michel de Pures Épigone, histoire du 
siècle futur (1659) und Merciers L’an 2440 (1771).10 
Die bekanntesten Beispiele sind Edward Bellamys 
Looking Backward: 2000 – 1887 (1888) und William 
Morris’ News from Nowhere (1890).11 

Zeitutopien markieren nicht nur einen Wandel 
der Erzählperspektive. Im 19. Jahrhundert wird der 
Zukunftsentwurf zudem von einem zeitgeisttypi-
schen Fortschrittsoptimismus und einem verstärk-
ten Verwirklichungswillen begleitet. Mehr noch: 
Die im 19. Jahrhundert dominante Geschichtsphilo
sophie, also der Glaube, dass dem historischen Ver-
lauf bestimmte, aus der Vergangenheit ableitbare 
Gesetzmäßigkeiten eingeschrieben sind, ließ die 
Utopie mit der Prognostik verschmelzen. Vor allem 
im »utopischen Frühsozialismus« (Saint-Simon, 
Owen, Fourier) wurde von der entworfenen Zu-

10	Vgl. Jacques Guttin (= Michel de Pure), Épigone, histoire du 
siècle futur, hrsg. von Lise Leibacher-Ouvrard und Daniel 
Maher, Québec 2005. – Louis-Sébastien Mercier, Das Jahr 
2440. Ein Traum aller Träume, hrsg. von Herbert Jaumann. 
Frankfurt/M. 1989. – Siehe dazu auch: Herbert Jaumann, 
Louis-Sébastien Merciers L’An 2440 (1771). Wende zum 
zeitutopischen Paradigma?, in: Thomas Schölderle (Hg.), 
Idealstaat oder Gedankenexperiment? Zum Staatsverständnis 
in den klassischen Utopien, Baden-Baden 2014, S. 207 – 230.

11	 Vgl. Edward Bellamy, Ein Rückblick aus dem Jahre 2000 auf 
1887. In der Übers. von Georg von Gizycki, hrsg. von Wolf-
gang Biesterfeld, Stuttgart 1983. – William Morris, Kunde von 
Nirgendwo. Eine Utopie der vollendeten kommunistischen 
Gesellschaft und Kultur aus dem Jahr 1890. Neu hrsg. von 
Gerd Selle, Köln 1974.

Abbildung 3: Klassiker der Utopie. Der Dominikanermönch Tomasso Campanella (Kupferstich von Nicolas III de Lar­
messin) und die Zeitutopisten Louis-Sébastien Mercier (Stich von Benoît-Louis Henriquez) und William Morris (Foto 
von Frederick Hollyer). (Quelle: alle Wikimedia Commons).



1- 2 01 6  |  A K A D E M I E - K U R Z A N A LY S E 6

kunft behauptet, sie sei das baldige Ergebnis einer 
zwangsläufigen Entwicklung.12 Die Utopie wurde 
grundlegend umfunktioniert: Sie war nicht länger 
eine nur denkmögliche Gegenwelt, ein unrealisier-
bares Nirgendwo zur Kritik des Bestehenden, son-
dern ein real mögliches, erwartbares, ja vermeintlich 
wissenschaftlich ermitteltes Übermorgen. 

Utopischer Sozialismus  
und marxistische Theorie

Eine wesentliche Folge war, dass sich keiner der 
Frühsozialisten mehr als Utopist bezeichnen wollte. 
Sie betrachteten sich eher als Propheten des Zukünf-
tigen, als Visionäre einer bald erreichbaren Wirk-
lichkeit. Schon die Frühsozialisten machten sich 
die Utopie wechselseitig zum Vorwurf. Das Wort 
wurde zum Kampfbegriff, den im Grunde alle poli-

12	Vgl. Claude-Henri de Saint-Simon, Ausgewählte Schriften, 
hrsg. von Lola Zahn, Berlin 1977. – Robert Owen, Das So-
ziale System. Ausgewählte Schriften, hrsg. von Liane Jauch 
und Marie-Luise Römer, Leipzig 1988. – Robert Owen, 
Pädagogische Schriften. Ausgew., eingel. und erläut. von Karl-
Heinz Günther, Berlin 1955. – Charles Fourier, Theorie der 
vier Bewegungen und der allgemeinen Bestimmung, hrsg. von 
Theodor W. Adorno, Frankfurt/M. 1966.

tischen Lager in ihrer rhetorischen Waffenkammer 
führten. Aber der wuchtigste Schlag kam vonseiten 
der marxistischen Theorie. Diese setzte Utopismus 
schlicht mit Naivität gleich und deklassierte alle 
frühsozialistischen Zukunftsentwürfe zu theoretisch 
unreifen Visionen. Engels schrieb: »Diese neuen 
sozialen Systeme waren von vornherein zur Utopie 
verdammt; je weiter sie in ihren Einzelheiten aus-
gearbeitet wurden, desto mehr mußten sie in reine 
Phantasterei verlaufen.«13 

Der sogenannte »wissenschaftliche Sozialismus« 
ist daher seinem Selbstverständnis nach weder 
Utopie noch eine Konvergenz von Zukunftsbild 
und Geschichtsphilosophie, sondern – vermittels 
historisch-dialektischer Methode – Geschichtsphi-
losophie in Reinkultur. Auch wollte der Marxismus 
nie als politisches Ideal verstanden werden, sondern 
allein als wissenschaftliche Theorie, die die Bewe-
gungsgesetze des Kapitalismus analysiert und dabei 
die Zwangsläufigkeit seines Niedergangs beschreibt. 
Um der theoretisch unreifen Fantasterei zu entge-
hen, verhängten Marx und Engels über das sozia-
listische Denken ein regelrechtes »Bilderverbot«: 

13	Friedrich Engels, Die Entwicklung des Sozialismus von der 
Utopie zur Wissenschaft, in: Marx-Engels-Werke, Bd. 19, 
4. Aufl., Berlin 1973, S. 189 – 201, hier S. 194.

Abbildung 4: Gemälde des Architekten F. Bate (1838), das die 1825 vom englischen Frühsozialisten und utopischen 
Sozialreformer Robert Owen gegründete Kommune New Harmony im US-Bundesstaat Indiana zeigt. In der darge­
stellten Weise hat die Kommune allerdings nie existiert; auch scheiterte das Experiment bereits nach wenigen Jahren 
(Quelle: Wikimedia Commons).



1- 2 01 6  |  A K A D E M I E - K U R Z A N A LY S E 7

Über Konkretisierungen der kommunistischen Zu-
kunftsgesellschaft galt es zu schweigen. Und in der 
Tat: Marx und Engels verlieren – von ganz wenigen 
theoretischen Inkonsequenzen abgesehen – kaum 
ein Wort über das kommende »Reich der Freiheit«. 
Mehr als fraglich ist deshalb, ob sich der Marxismus 
überhaupt dem utopischen Denken widerspruchs-
frei zurechnen lässt.

Nicht mehr an das marxistische Bilderverbot 
gebunden, fühlte sich am Ende des 19. Jahrhun-
derts ein berühmter Sozialist in England: William 
Morris schildert in seiner Romanutopie News from 
Nowhere (1890) in allen Einzelheiten das vollendete 
kommunistische Reich nach dem Absterben des 
Staates. Zudem stellte er sich bereits mit der Wahl 
seines Buchtitels erkennbar in die utopische Tra-
dition seit Morus. Im sozialistischen Lager war er 
damit längst kein isolierter Pionier mehr, denn im 
Westen Europas feierte die sozialistische Utopie-
literatur inzwischen mit den Werken von Étienne 
Cabet (Voyage en Icarie, 1840), Edward Bellamy 
(Looking Backward, 1888), Theodor Hertzka (Frei-
land, 1890) oder H. G. Wells (The Time Machine, 
1895) regelrechte Verkaufsschlager.14 Zudem hat sich 
sogar der bolschewistische Diskurs im Vorfeld der 
Oktoberrevolution nur wenig von den Vorgaben 
der marxistischen Doktrin beeindrucken lassen. 
Auch dort wurde versucht, die industrielle wie 
menschliche Überlegenheit der kommunistischen 
Zukunftsgesellschaft detailreich auszumalen. Ein 
solches Porträt findet sich zum Beispiel in zwei 
utopischen Romanen von Alexander Bogdanow, 
namentlich Der rote Planet (1907) und Ingenieur 
Menni (1912).15 Das Bemerkenswerte daran ist, 
dass sich hinter dem Pseudonym »Bogdanow« in 
Wahrheit Alexander Malinowski verbirgt – einer der 
wichtigste Führer der Bolschewisten. 

Düstere Szenarien als 
Warnfiktionen 

Mit der Oktoberrevolution in Russland (1917) war 
schließlich der revolutionäre Sozialismus selbst Teil 

14	Vgl. Étienne Cabet, Reise nach Ikarien. Materialien zum 
Verständnis von Cabet zusammengestellt von Alexander 
Brandenburg und Ahlrich Meyer, Berlin 1979. – Bellamy 
(wie Anm. 11). – Theodor Hertzka, Freiland. Ein sociales 
Zukunftsbild, Leipzig 1890. – Herbert G. Wells, Die Zeitma-
schine. Roman. Aus dem Englischen von Annie Reney und 
Alexandra Auer, Frankfurt / Berlin / Wien 1984.

15	Vgl. Alexander Bogdanow, Der rote Planet – Ingenieur Menni. 
Utopische Romane, Berlin 1989.

der politischen Wirklichkeit geworden. Die Utopie 
reagierte darauf erneut mit einer fundamentalen 
Veränderung. Im Mittelpunkt stand fortan nicht 
mehr die positive Zukunftserwartung, und auch 
nicht der Aufruf, das Modell in die Wirklichkeit 
zu überführen. Der Fortschrittsoptimismus wurde 
ins glatte Gegenteil verkehrt und durch ein düsteres 
Szenario ersetzt. Jewgenij Samjatin war mit seinem 
Roman My im Jahr 1920 der erste Autor, der eine 
schwarze Utopie entwarf.16 Darin beschrieben 
wird das Leben in einem totalitären Einheitsstaat. 
Personen tragen keine individualisierten Namen 
mehr, die Hauptfiguren heißen D-503 und I-330. 
Ins Fadenkreuz der Kritik geraten insbesondere 
Überwachung, Unfreiheit und die kollektivistische 
Unterdrückung im Sowjetsystem. Später folgten 

16	Vgl. Jewgenij Samjatin, Wir. Science-Fiction-Roman. Dt. 
Übers. von Gisela Drohla, Neuausg., München 1982. 

Abbildung 5: Die Bronzestatuen von Karl Marx und 
Friedrich Engels des Bildhauers Ludwig Engelhardt, die 
noch zu DDR-Zeiten für das Berliner Marx-Engels-Forum 
angefertigt wurden (Quelle: Bittner, Landesdenkmalamt 
Berlin).



1- 2 01 6  |  A K A D E M I E - K U R Z A N A LY S E 8

die noch bekannteren Schreckensbilder: Brave 
New World von Aldous Huxley (1932) und 1984 
von George Orwell (1949).17 Für diese negativen 
Utopien hat sich der Begriff »Dystopie« etabliert, 
abgeleitet von der altgriechische Vorsilbe »dys«, die 
»un« oder »übel« bedeutet. 

Dystopien verbreiten nicht mehr Mut und Op-
timismus und sie illustrieren keine bessere Zukunft 
mehr. In dunklen Bildern wird präsentiert, was 
die Zukunft an Abgründen bereithalten kann. Ihr 
zentrales Motiv ist die Warnung vor Tendenzen 
der Gegenwart, die in eine falsche, weil gefährliche 
Richtung weisen. Grundsätzlich haben Dystopien 
eine doppelte Stoßrichtung: Die Kritik richtet sich 
auf reale Bedrohungen, wie die totalitären Gefahren 
des Stalinismus, des Faschismus und der totalen 
Überwachung. Zugleich kritisieren sie aber auch 
Entwicklungen innerhalb der Utopietradition selbst, 
insbesondere jene des 19. Jahrhunderts. Dystopien 
sind somit auch eine Form der utopischen Selbst-
korrektur und Selbstkritik. Gleichwohl bleiben 
die Entwürfe in vielen Eigenheiten der klassischen 
Utopie treu, vor allem in den beiden wichtigsten: 
der Gegenwartskritik und dem Porträt einer anderen 
denkmöglichen Gesellschaft. 

Renaissance der Eutopie und  
Pluralismus der Genretypen

Eine weitere signifikante Wendung vollzog sich 
in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts. Dort 
finden sich ab den späten 1960er-Jahren erneut po-
sitive Utopieentwürfe, die sich am treffendsten als 
»Eutopien« (griech. »eu« = »gut« bzw. »glücklich«) 
bezeichnen lassen. Wichtig werden dabei vor allem 
die Themen Ökologie, Frauenemanzipation und 
die Spaltung der Welt in einen reichen Norden und 
einen verarmenden Süden. Letztlich ist diese Wende 
– so wie sie in den Werken von Burrhus F. Skinner 
(Walden Two, 1948), Aldous Huxley (Island, 1962), 
Ursula Le Guin (The Dispossessed, 1974), Ernest 
Callenbach (Ecotopia, 1975) oder Marge Piercy 
(Woman on the Edge of Time, 1976) zum Ausdruck 
kommt18 – vor allem eine Wende hin zum Pluralis-

17	Vgl. Aldous Huxley, Schöne neue Welt. Ein Roman der Zu-
kunft, Frankfurt/M. 1988. – George Orwell, Neunzehnhun-
dertvierundachtzig (1984). Roman. Aus dem Engl. von Kurt 
Wagenseil, Ungekürzte Ausgabe, Frankfurt / Berlin / Wien 
1976.

18	Vgl. Burrhus F. Skinner, Futurum Zwei. »Walden Two«. 
Die Vision einer aggressionsfreien Gesellschaft, Reinbek bei 
Hamburg 1972. – Aldous Huxley, Eiland. Roman. Aus dem 

mus. Es vermischen sich zunehmend Raum- und 
Zeitfiktion, Warn- und Vorbildfunktion, positive 
und dystopische, aber auch anarchistische und auto-
ritäre Gesellschaftsmodelle – und das mitunter sogar 
in einer einzigen Utopie.

Callenbachs Ökotopia ist dabei vermutlich noch 
die »klassischste« aller im 20. Jahrhundert erschie-
nenen Utopien. Dennoch markiert sie eine sub-
stanzielle Neuerung: Galt die Natur in den meisten 
Utopien als eine schlichte Ressource, die man zum 
Vorteil des Menschen so weit als möglich zu verwer-
ten suchte, so propagiert Callenbach mit dem Ziel 
eines »ökologischen Gleichgewichts« eine grundle-
gende Aussöhnung der Interessen von Mensch und 
Natur. In seiner Utopie beschreibt er einen grünen, 
im Nordwesten der USA neugegründeten Staat, der 
sich im Jahr 1980 von den USA abgespalten hat. Seit 
der Unabhängigkeit beharrt Ökotopia auf einer fast 
vollständigen Isolation. In der nahen Zukunft des 
Jahres 1999 besucht der Protagonist William Wes
ton Ökotopia. Er steht dem Gemeinwesen anfangs 
skeptisch gegenüber, aber der Roman endet mit dem 
sinnfälligen Wunsch der Hauptfigur, in Ökotopia 
bleiben zu wollen.

Innovativ ist Callenbachs Utopie nicht nur wegen 
der zahlreichen durchdachten Maßnahmen, die 
er (neben einigen undurchdachten) mit Blick auf 
eine nachhaltige Nutzung natürlicher Ressourcen 
schildert, auch die »Idealität« der Utopien wird um 
eine neue Spielart erweitert: Gemessen am Ideal des 
»natürlichen Kreislaufs« sind auch in Ökotopia die 
Verhältnisse noch defizitär. Das Ideal dient somit 
nicht nur für die Gegenwartsgesellschaft, sondern 
auch innerhalb der utopischen Welt als Maßstab und 
regulatives Prinzip – für die vielen kleinen Schritte, 
die diesem Ideal näherführen sollen. 

Ende des Realkommunismus  
und das Läuten der Totenglocke

Einen tiefen Einschnitt markierte zweifellos der 
Zusammenbruch der realsozialistischen Systeme 
des Ostens und die Zeitenwende der Jahre 1989/90. 
Zwar war es nicht das erste Mal, dass die Utopie zu 
Grabe getragen wurde, aber selten war das Credo 
so einhellig und die Nachrufe so weit verbreitet 

Engl. von Marlys Herlitschka, 8. Aufl., München / Zürich 
1987. – Ursula K. Le Guin, Planet der Habenichtse. Übers. von 
Gisela Stege, München 1976. – Ernest Callenbach, Ökotopia. 
Notizen und Reportagen von William Weston aus dem Jahr 
1999, Berlin 1978. – Marge Piercy, Frau am Abgrund der Zeit. 
Social Fantasy, Berlin / Hamburg 1996.



1- 2 01 6  |  A K A D E M I E - K U R Z A N A LY S E 9

wie in den frühen 1990er-Jahren. Angesichts der 
geistesgeschichtlichen Zäsur schien auch das utopi-
sche Denken endgültig diskreditiert. Wer das Wort 
»Utopie« noch im Mund führte, galt als gefährlich, 
als geschichtsvergessen. »Mit dem Sozialismus ist, 
nach dem Nationalsozialismus, der andere macht-
volle Utopieversuch des Jahrhunderts gescheitert.«19 
So lautete, aus der Feder von Joachim Fest, lediglich 
das bekannteste Diktum zum Abgesang auf das 
utopische Denken. 

Doch die Gleichsetzung von Utopie und Tota-
litarismus war zu keiner Zeit besonders plausibel 
– nicht aus methodischer und nicht aus ideenge-
schichtlicher Perspektive. Davon abgesehen, dass 
sich mit der (unhistorischen) Gleichsetzung zweier 
umstrittener Begriffe selten etwas gewinnen lässt, 
haben die Vertreter des totalitären Utopiebegriffs 
ihre Utopie- weitgehend mit Ideologiekritik ver-
wechselt. Den beiden wichtigsten Vertretern – Karl 
Popper und Joachim Fest – galten Utopien letztlich 
als Zwangsbeglückungsfantasien und gedankliche 
Vorwegnahme der späteren Unrechtssysteme. Sie 
haben die Utopie hauptsächlich als politische End-
zeitvision oder Erlösungsfantasie dechiffriert und 
damit gründlich missverstanden.20

19	Joachim Fest, Der zerstörte Traum. Vom Ende des utopischen 
Zeitalters, 5. Aufl., Berlin 1991, S. 81.

20	Das gilt besonders für Karl Popper, der am Ausgang des 
Zweiten Weltkrieges die Barbarei des Nationalsozialismus auf 
utopische Wurzeln, insbesondere auf Platon, zurückzuführen 
versucht hat. Vgl. Karl Popper, Die offene Gesellschaft und 
ihre Feinde, Bd. 1: Der Zauber Platons, 7. Aufl., Tübingen 
1992. – Kritisch dazu: Thomas Schölderle, Poppers Totalita-

Um Positionen politischer Gegner als unreali-
stische Hirngespinste zu disqualifizieren, fungierte 
das Wort »Utopie« damit aber erneut als Schlagwort 
und abwertender Kampfbegriff. Wie wenig sich der 
pauschale Totalitarismusvorwurf halten lässt, hätte 
allerdings schon der Blick auf den reflektierten 
Prototyp der Gattung, auf Morus’ Utopia, zeigen 
können. Zudem bekämpfte die Utopie, vor allem 
in Gestalt ihrer dystopischen Spielart, nicht selten 
einen identischen Gegner. 

Neue Dystopien 

Wie sich reale Entwicklungstendenzen zu einem 
dystopischen Szenario verdichten lassen, zeigte vor 
wenigen Jahren auf recht eindrucksvolle Weise der 
Roman Corpus Delicti von Juli Zeh (2009).21 Die 
Kulisse des Romans bildet eine Gesundheitsdikta-
tur, ein Staat namens »Methode«, in dem detaillierte 
Sportprogramme ebenso zum Alltag jedes Bürgers 
gehören wie Ernährungsberichte an die Regierung. 
Während das Regime einen Anspruch auf Unfehl-
barkeit und Perfektion erhebt, gilt für alle Bürger der 
Grundsatz, aus ihren Körpern stets das Bestmögliche 
herauszuholen. Repräsentiert wird das System von 
Heinrich Kramer, einem intellektuellen Journalisten 

rismusvorwurf gegenüber Platon und die (Un-)Redlichkeit 
wissenschaftlicher Auseinandersetzung, in: Zeitschrift für 
Politische Theorie 1 (2/2010), S. 173 – 193.

21	Vgl. Juli Zeh, Corpus Delicti. Ein Prozess, 2. Aufl., München 
2013.

Abbildung 6: Klassiker der Dystopie. Die Autoren Jewgenij Samjatin (Porträtgemälde von Boris Kustodiev, 1923), 
George Orwell (Foto von 1943) und Juli Zeh (Foto von Heike Huslage-Koch, CC BY-SA 4.0) (Quelle: alle Wikimedia 
Commons).



1- 2 01 6  |  A K A D E M I E - K U R Z A N A LY S E 1 0

und zugleich Chefideologen der »Methode«, dessen 
Namen nicht zufällig mit einem Dominikanermönch 
aus dem 15. Jahrhundert übereinstimmt: Heinrich 
Kramer (Heinrich Institoris) war der Verfasser des 
berüchtigten Hexenhammers.

Die Handlung kreist um die Hauptfigur Mia Hall, 
die sich zu einer passiven Gegnerin des Systems ent-
wickelt. Ihr Bruder Moritz, mit Hilfe eines DNA-
Tests als Vergewaltiger und Mörder überführt, hat 
sich das Leben genommen. Erst im Verlauf der 
Geschichte stellt sich heraus, dass Moritz als Kind 
infolge einer Leukämieerkrankung eine Knochen-
markspende und damit auch eine neue DNA erhal-
ten hat. Die Unfehlbarkeit und Rationalität eines 
Systems, das Individualität auf die Messbarkeit von 
Blutwerten reduziert, wird damit offenkundig als 
Ideologie entlarvt. 

Der Roman kann bereits jetzt als dystopischer 
Klassiker gelten. In naher Zukunft angesiedelt, 
prangert er einerseits Tendenzen eines kollektiven 
Gesundheitswahns an und warnt andererseits vor 
Entwicklungen, bei denen das Bedürfnis nach 
Sicherheit und Vorsorge allzu oft als Vorwand 
missbraucht wird, um Freiheitsrechte zu opfern 
und die Bürger einer lückenlosen Kontrolle zu 
unterstellen. 

Enhancement-Visionen  
und klassische Utopie 

So präsent die Dystopie, nicht zuletzt in filmischen 
Umsetzungen, bis heute geblieben ist, so sehr ist 
seit einigen Jahren wieder von einer Renaissance 
der positiven Utopie die Rede. Der Wunsch nach 
einem neuen Möglichkeitssinn ist deutlich virulenter 
geworden. Die einstige Utopiekritik ist selbst in die 
Krise geraten, das signifikanteste Beispiel: Der Be-
griff »alternativlos« wurde zum Unwort des Jahres 
2010 gekürt. 

Wer seinen Blick allerdings auf die Auslage der 
utopischen Angebote richtet, wird eine gewisse 
Ernüchterung kaum unterdrücken können. Als die 
jüngste »Metamorphose utopischen Denkens«22 
lässt sich seit einigen Jahren eine Debatte ausmachen, 
bei der – nach dem Ende der »großen Erzählungen« 
(Lyotard) – die individualisierte Vision eines Neuen 
Menschen in den Vordergrund drängt. Zwei Stich-
worte prägen die Diskussion: Transhumanismus 
und Enhancement. Im Zentrum stehen Szenarien, 

22	Richard Saage, Renaissance der Utopie?, in: Utopie kreativ 
(2007), Nr. 201/202, S. 605 – 616, hier S. 606 f.

die mittels Verbindung des biologisch-organischen 
Körpers und Innovationen aus der Neuro-, Nano-, 
Informations- und Biotechnologie eine technische 
Optimierung des Menschen propagieren. Meist 
als Therapieformen für pathologische Phänomene 
entwickelt, dienen die neuen Praktiken nun einer 
steten Verbesserung geistiger und körperlicher 
Fähigkeiten von gesunden Menschen – angefangen 
bei der Einnahme von »Pillen« bis hin zu operativen 
Eingriffen ins menschliche Gehirn. Mit großen Er-
wartungen (oder wahlweise großen Befürchtungen) 
wird unterstellt, dass erstmals in der seit Milliarden 
Jahren dauernden biologischen Evolution eine Spe-
zies heranreift, die ihr genetisches Schicksal selbst zu 
bestimmen vermag.23

Bei Lichte besehen dominieren also individuali-
stische Fantasien, die nahe an Mensch-Maschine-
Kombinationen sind und die somit schon in den 
Dystopien Gegenstand nachhaltiger Warnszenarien 
waren. Was zuweilen als dringend notwendige Inno-
vation und Wendung der Utopie gefeiert wird, näm-
lich die endgültige Verlagerung vom Kollektiv auf 
das Individuum, das wirft allerdings mit Nachdruck 
die Frage auf, ob die dabei verbreiteten Szenarien 
in den Traditionsbeständen der Utopie überhaupt 
noch ausreichend Anknüpfungspunkte finden 
können. Die angedeuteten Visionen haben sich von 
den Wurzeln der Utopie deutlich entfernt, denn in 
den klassischen Utopien ging es stets darum, die 
Grundfehler der Gesellschaft anzuprangern. Diese 
lagen nach Ansicht der Autoren in Unterdrückung 
und Gewalt, in fehlender Bildung und Erziehung, 
letztlich in den sozialen Bedingungen von Elend 
und Verbrechen. In seiner Utopia lässt Morus die 
Hauptfigur formulieren: »Was anders macht ihr, als 
Diebe zu züchten, um sie dann zu hängen?«24

 Mit dieser ureigentlichen utopischen Perspektive 
haben Enhancement-Visionen nichts mehr gemein. 
Der entsolidarisierten Existenz einer subjektiven 
Selbstvervollkommnung fehlt weitgehend die so-
ziale Dimension, und damit der Wesenskern der 
Utopie – die Sozialkritik. Zwar ist nicht zu leugnen, 
dass dieser neue Typus Parallelen zu dem aus der 
Renaissance stammenden »prometheischen Geist 
des Machens« aufweist, aber nunmehr wird der 
Neue Mensch nicht länger durch sozio-kulturelle 

23	Siehe dazu allgemein: Richard von Dülmen (Hg.), Die Er-
findung des Menschen. Schöpfungsträume und Körperbilder 
1500 – 2000, Wien / Köln / Weimar 1998. – Sascha Dickel, 
Enhancement-Utopien. Soziologische Analysen zur Kon-
struktion des Neuen Menschen, Baden-Baden 2011.

24	Morus (wie Anm. 1), S. 28.



1- 2 01 6  |  A K A D E M I E - K U R Z A N A LY S E 11

und pädagogische Bemühungen erstrebt, sondern 
durch technologische Aufrüstung.25

Fazit und Ausblick 

Denkbar ist gewiss, dass die Idee von ewiger Schön-
heit und Gesundheit, von Reichtum, Intelligenz und 
Unsterblichkeit als einzige utopische Perspektive 
des 21. Jahrhunderts verbleibt. Wahrscheinlich ist 
dieses Szenario aber keineswegs. Nicht auszuschlie-
ßen ist, dass die klassische Linie des Utopiediskur-
ses gerade aus dieser utopischen Konkurrenz neue 
Motivation zu ziehen vermag und sich zu neuen 
»Gegenbilder(n) einer solidarischen Gesellschaft« 
provoziert sieht.26 Christopher Coenen erblickt 
daher eine entscheidende Aufgabe für das utopische 
Denken des 21. Jahrhunderts darin, »neue Bilder 
gesellschaftlichen Zusammenlebens und politischer 
Ordnung zu entwerfen, die dazu angetan sind, zu-
mindest einige der in die Zukunft gerichteten Blicke 
vom metallischen Glanz der transhumanistischen 
Maschinenwelt abzuziehen.«27 

Zumindest vor diesem Hintergrund scheint das 
utopische Denken gut beraten, sich auf die Kern-
funktionen ihrer frühneuzeitlichen Vorläufer zu 
besinnen. Utopien waren und sind nicht nur kom-
ponierte Gegenwelten, sondern immer auch »Re-
sonanzphänomene auf soziale Krisen«28. Sie gehen 
über den kritischen Impetus hinaus und konzipieren 
Gegenwelten, die der Gegenwart einen Spiegel vor 
Augen halten. Utopien sind Gedankenexperimente, 
die dazu dienen, im Fiktiven das Reale, im Anderen 
das Eigene besser erkennbar und verstehbar zu ma-
chen. Utopien sind »unmögliche Möglichkeiten, die 
mögliche Möglichkeiten sichtbar werden lassen.«29 
Aber der Anspruch unmittelbarer Realisierbarkeit, 
gar der dezidierte Wille zur Verwirklichung war stets 
die seltene Ausnahme – und sollte es bleiben. 

Die überzeugendste Existenzberechtigung haben 
Utopien zweifellos, wenn sie als Spiegelbilder der 

25	Saage (wie Anm. 22), S. 613.

26	Saage (wie Anm. 22), S. 617.

27	Christopher Coenen, Transhumanismus und Utopie. Ein 
Abgrenzungsversuch aus aktuellem Anlass, in: Rolf Stelte-
meier et al. (Hg.), Neue Utopien. Zum Wandel eines Genres, 
Heidelberg 2009, S. 135 – 168, hier S. 164.

28	Richard Saage, Utopieforschung. Eine Bilanz, Darmstadt 
1997, S. 9.

29	Martin Seel, Drei Regeln für Utopisten, in: Karl-Heinz Bohrer 
/ Kurt Scheel (Hg.), Zukunft Denken – Nach den Utopien 
(= Merkur Sonderheft), Stuttgart 2001, S. 747 – 755, hier S. 747.

Kritik auftreten, und dabei – ähnlich wie Morus’ 
Utopia – in selbstreflexiver Weise sogleich die In-
strumente zur Kritik des skizzierten Gesellschafts-
entwurfs mitliefern; wenn sie als geistige Laborato-
rien fungieren, aber die Kritik an den sozialen und 
politischen Missständen wichtiger nehmen, als das 
Porträt einer erträumten Idealwelt.


