
Wolfgang Huber

Veranstaltung vom 29. Juni 2010

Akademiegespräche 
             im Landtag

Akademie für 
Politische Bildung 

Tutzing

Staat – Gesellschaft – 
Kirche

Zum Gestaltungspotential  
der Religiosität in Europa





Staat – Gesellschaft – 
Kirche

Zum Gestaltungs­
potential der 
Religiosität in Europa



Impressum
Tutzing/München 2010

Herausgeber: 
�Bayerischer Landtag 
Referat Öffentlichkeitsarbeit, Besucher
Maximilianeum, 81627 München 
www.bayern.landtag.de

Akademie für Politische Bildung 
Buchensee 1, 82327 Tutzing 
www.apb-tutzing.de

2

Gedruckt mit Unterstützung des  
Förderkreises der Akademie für Politische Bildung e. V.



Begrüßung und Einführung
Prof. Dr. Dr. h.c.  
Heinrich Oberreuter
Direktor der Akademie für Politische  
Bildung, Tutzing/Universität Passau

Vortrag
Staat – Gesellschaft – Kirche
Zum Gestaltungspotential der  
Religiosität in Europa
Prof. Dr. Dr. h.c. Wolfgang Huber
Bischof i. R. der Evangelischen Kirche 
Berlin-Brandenburg-schlesische Ober­
lausitz, Ratsvorsitzender der EKD von 
2003 bis 2009

Auszüge aus der Diskussion

3



 



Prof. Dr. Dr. h.c. Heinrich Oberreuter
Direktor der Akademie für Politische  
Bildung Tutzing/Universität Passau

Begrüßung und Einführung

Meine sehr verehrten Damen und Herren, 

ich darf Sie alle sehr herzlich begrüßen. In 
besonderer Weise natürlich den Redner 
des heutigen Akademiegesprächs, Herrn 
Bischof Huber. Ich freue mich sehr, dass es 
gelungen ist, Sie hierher zu locken.

Sie sehen mich hier in einer merkwür­
digen Rolle und das Haus in einem denk­
würdigen Zustand. Ich kenne es seit 1967, 
als ich die Öffentlichkeit des Bayerischen 
Landtags untersucht habe; es war immer 
quirlend. Heute ist dies ein Geisterhaus, 
weil wir morgen den Bundespräsidenten 
wählen. Ich hatte das Vergnügen, den ei­
nen Kandidaten, Herrn Gauck, in diesem 
Hohen Hause gegenüber zu moderieren, 
als er sich vorgestellt hat. Dabei durfte ich 
den Stuhl der Präsidentin einnehmen. 
Heute habe ich ein noch größeres Vergnü­
gen: Ich darf sogar die Rolle der Präsiden­
tin übernehmen, sie alle hier willkommen 
zu heißen, weil sie als Mitglied der Bun­
desversammlung verhindert ist, wie auch 
alle Vizepräsidenten. Wir sind hier ganz 
unter uns, was nicht Zweck der Akademie­
gespräche ist: Die wollen eigentlich Politik 
und Wissenschaft und öffentliches Leben 
zusammenführen; aber heute haben wir 
einen Ausnahmezustand.

Meine Damen und Herren! Das Thema, das 
wir uns gestellt haben, ist natürlich von 
zeitloser, aber doch auch von aktueller 
Bedeutung: Wir fragen nach der heutigen 
Religiosität, der Rolle der Religionsge­

5



 

6

meinschaften, der Kirchen innerhalb der 
Politik und nicht zuletzt auch im Kontext 
der Europäischen Union.

Von Karl Jaspers gibt es einen berühmten 
Vortrag aus dem Jahre 1946. Dort hat er 
die These vertreten: „Europa, das ist die 
Antike und die Bibel.“ Kardinal Ratzinger 
– heute als Benedikt XVI bekannt – fügte 
im Jahre 1979 in einem Aufsatz in der 
ZEIT das Erbe der Neuzeit hinzu, ganz 
ausdrücklich auch die Aufklärung – und 
er hat keinen Bruch in der Tradition des 
christlichen Erbes durch die Aufklärung 
erblickt. Das heißt im Klartext: Die Moder­
ne ist von den Theologen durchaus he­
reingeholt worden in ihre Denkstrukturen 
und in ihre Aussagen. Schaut man sich 
Europa heute an, findet man sehr stark 
die Position ausgeprägt, dass das Christ­
liche sich durchaus im Säkularen auflösen 
könne und das Nationale sich im Supra­
nationalen sublimieren.

Im Prozess der Diskussion um den Euro­
päischen Verfassungsvertrag haben wir 
erlebt, dass man mit diesen Positionen an 
den Befindlichkeiten der Bürger Europas 
vorbeigeht. Auch wenn die Religiosität 
ausrinnt, vielleicht sogar weniger als oft 
unterstellt, bedeutet das ja nicht, dass die 
Öffentlichkeit in Europa auf einen Wert­
relativismus hinsteuert, in dem normative 
Aussagen, moralische Orientierungen, 
Wertorientierungen keine Rolle mehr 
spielen sollen. Es gibt interessante Phä­
nomene, wie ich einer jüngeren Untersu­

chung von Allensbach entnehme, die – wie 
der Religionsmonitor auch – sehr deutlich 
zeigt, dass das religiöse Milieu zwar kleiner 
wird, aber diejenigen, die in diesem Milieu 
sind, in gewisser Weise gläubiger oder in 
ihrer Orientierung entschiedener werden. 
Was mir interessant zu sein scheint ist, 
dass die Minderheit der religiösen jun­
gen Menschen unter Dreißig, also eine 
Gruppe, die wirklich im Schwinden ist – 
Religiosität ist ein Altersphänomen – sich 
in vieler Hinsicht von den indifferenten 
Altersgenossen unterscheidet. Ich zitiere 
Allensbach: „Durch eine stärkere Familien­
hinwendung, ein überdurchschnittliches 
soziales Verantwortungsgefühl, Aufge­
schlossenheit, Bildungsorientierung und 
eine signifikant größere Bereitschaft, sich 
mit gesellschaftlichen Entwicklungen, wie 
mit Fragen nach dem Lebenssinn aus­
einanderzusetzen, kennzeichnen sie sich 
durch unterdurchschnittlich ausgeprägten 
Materialismus.“

Das sind eigentlich genau die Leute, die 
wir brauchen in der Politik und im öffent­
lichen Diskurs. Dieser Befund unterstützt 
meine Überzeugung, dass das Wesentliche 
an unserer Aufgabe darin besteht, Min­
derheiten zu stabilisieren, vielleicht auch, 
dazu beizutragen, dass die Minderheiten 
wieder wachsen.

In der Auseinandersetzung um den Ver­
fassungsvertrag, in der es auch um eine 
invocatio dei ging – die dann gescheitert 
ist –, ist auch an die religiöse Tradition 



7

Europas erinnert worden. Der polnische 
Papst hat z. B. gefordert, Europa möge 
seine wahre Identität wieder erlangen. 
Was hat er genauer gesagt? Er hat nicht 
gesagt: Europa bedarf einer neuen Evan­
gelisierung. Er hat gesagt: Europa muss 
mit schöpferischer Treue die grundle­
genden Werte annehmen und zurückge­
winnen, zu deren Aneignung das Chris­
tentum einen entscheidenden Beitrag – er 
spricht nicht von Exklusivität – geleistet 
hat und die sich in der Bejahung der tran­
szendenten Würde der menschlichen Per­
son, des Wertes der Vernunft, der Freiheit, 
der Demokratie, des Rechtsstaats und der 
Unterscheidung zwischen Politik und Reli­
gion zusammenfassen lassen.

Meine Damen und Herren, dies ist alles 
andere als nur fromm. Es ist eigentlich 
überhaupt nicht fromm, es ist politisch. 
Wir brauchen zur Diskussion dieses The­
mas nicht die Legitimation durch Päpste, 
wir brauchen sie nicht durch Bischöfe, 
wir brauchen sie auch nicht durch Philo­
sophen. Aber immerhin hat Jürgen Ha­
bermas viel Interessantes gesagt über die 
Frage, wo wir unsere Wertorientierung 
herleiten, wo wir Maßstäbe finden für die 
Verteidigung der humanen Gesellschaft: 
nämlich in den Argumentationsbestän­
den der Religionsgemeinschaften. Er hat 
nicht gesagt: Glaubt; sondern „nur“: Ori­
entiert euch ethisch dort. Das hilft, die 
Humanität in der kalten Rationalität des 
technisch-wissenschaftlichen Fortschritts 
zu bewahren. 

Um uns zur eigenständigen Nachdenk­
lichkeit zu bringen, haben wir uns einen 
kompetenten Referenten eingeladen, den 
vorzustellen ich nicht für nötig erachte. 
Erstens haben Sie es alle in der Einladung 
gelesen und zweitens kennen Sie ihn alle 
aus seinem beeindruckenden öffentlichen 
Wirken als Theologe, Bischof und Vorsit­
zender des Rates der EKD. Herr Huber, Sie 
haben das Wort.

 



Staat – Gesellschaft – Kirche
Zum Gestaltungspotential der 
Religiosität in Europa

Prof. Dr. Dr. h.c. Wolfgang Huber
Bischof i. R. der Evangelischen Kirche  
Berlin-Brandenburg-schlesische  
Oberlausitz, Ratsvorsitzender der EKD  
von 2003 bis 2009 

Vortrag

Meine sehr geehrten Damen und Herren! 

Jürgen Habermas wurde zum Schluss der 
Einführung zitiert, deswegen will ich mit 
ihm beginnen. Mit einem der kürzesten 
Sätze von ihm, die ich überhaupt kenne: 
„Wir brauchen Europa!“ Dieser kurze Satz 
war zugleich der Titel eines Aufsatzes, in 
dem Jürgen Habermas vor wenigen Wo­
chen eine Erneuerung des europäischen 
Bewusstseins in Deutschland gefordert 
hat. Er beklagt, dass sich in dieser Hinsicht 
seit der Vereinigung Deutschlands eine 
neue Hartleibigkeit ausgebreitet habe. 
In Vergessenheit sei geraten, dass die 
Rückkehr Deutschlands in den Kreis der 
zivilisierten Nationen nach dem Zivilisati­
onsbruch des Naziregimes nur durch den 
europäischen Einigungsprozess möglich 
geworden sei. Habermas fügt hinzu, dass 
dieses europäische Projekt einer norma­
tiven Grundlage bedarf, kraft derer man 
die jeweilige Perspektive des anderen in 
die eigenen Überlegungen einbezieht, 
statt nur jeweils auf die Optimierung 
des eigenen Nutzens aus zu sein. Solche 
wirtschaftsethischen Überlegungen stellt 
Habermas in diesem Zusammenhang des­
halb an, weil er sich auf die Rettungsakti­
on für den Euro bezieht und die Reflexion 
über die Rettung des Euro mit dem Satz 
abschließt: „Mit ein bisschen politischem 
Rückgrat kann die Krise der gemeinsamen 
Währung das herbeiführen, was sich 
manche einmal von einer gemeinsamen 
europäischen Außenpolitik erhofft hatten: 
das über nationale Grenzen hinausgrei­

8



9

fende Bewusstsein, ein gemeinsames 
europäisches Schicksal zu teilen.“1

I.
Wenn wir angesichts der dramatischen 
Entwicklungen der letzten Wochen, wie 
angesichts der Herausforderungen, die 
noch kommen werden, neu über Europa 
nachdenken, muss ein anspruchsvoller 
Begriff Europas leitend sein. Zu ihm ge­
hört einerseits, dass Europa größer ist als 
die Europäische Union. Das gilt auch seit 
der Erweiterung der EU um eine große 
Zahl osteuropäischer Staaten auf insge­
samt 27 Mitgliedstaaten. Denn auch wei­
terhin gilt, dass es Teile Europas gibt, die 
der EU nicht angehören. Um nicht immer 
nur die Ukraine und den europäischen 
Teil Russlands zu nennen, verweise ich 
zur Abwechslung auf die nahe gelegene 
Schweiz. Zu diesem anspruchsvollen Be­
griff Europas gehört sodann, dass dieses 
Europa nicht nur als eine Wirtschaftsge­
meinschaft, sondern auch als eine Werte­
gemeinschaft zu verstehen ist. Zwar hat 
der Philosoph Robert Spaemann gegen 
eine solche Redeweise eingewandt, dass 
dem Begriff des Werts und deshalb auch 
der Wertegemeinschaft ein gefährliches 
Gefälle eignet. Das nationalsozialistische 
Deutschland habe sich, so argumentiert 
Spaemann, mit guten Gründen als eine 
Wertegemeinschaft verstehen können; 
habe es doch mit Nachdruck die Werte 
der Volksgemeinschaft über alles ge­
stellt. Doch dieser Überlegung muss man 
entgegenhalten, dass für jede politische 

Gemeinschaft diejenigen Werte mit einem 
verpflichtenden Vorrang ausgestattet 
werden müssen, die universale Geltung 
beanspruchen können, deren Geltung 
also auch für jede andere politische 
Gemeinschaft erstrebenswert ist. Unter 
dieser Voraussetzung kann dann von einer 
nationalsozialistischen Wertegesellschaft 
überhaupt keine Rede sein. 

Auf einen solchen Weg einer an uni­
versalen Werten orientierten Wertege­
meinschaft, hat sich die Bundesrepublik 
Deutschland begeben, indem sie die 
Verantwortung vor Gott und den Men­
schen zu einem Leitgedanken politischer 
Verantwortung erklärte, die Würde jedes 
Menschen in ihrer Unantastbarkeit aner­
kannte und damit zum Maßstab der Aus­
übung aller politischen Gewalt machte 
und schließlich die Menschen- und 
Grundrechte allen anderen Elementen 
der politischen Ordnung voranstellte. Ein 
ähnlicher Prozess wurde von Anfang an 
auch für die Nachkriegsordnung Europas 
erstrebt, wie sich besonders deutlich an 
dem Weg von der Europäischen Men­
schenrechtskonvention aus dem Jahr 
1950 zur Grundrechtecharta der Europä­
ischen Union aus dem Jahr 2000 zeigt. 
Diese Orientierung gilt ebenso nachdrück­
lich im Blick auf die Tatsache, dass die 
Neuordnung Europas nach den Schrecken 
des Zweiten Weltkriegs programmatisch 
als eine Ordnung des Friedens und der 
Versöhnung erfolgte. 

1 �Jürgen Habermas: Wir brauchen Europa!, in: Die Zeit, 
Nr. 21 vom 20.05.2010, S. 47.



Gerade die Kirchen haben versucht, 
diesen Grundgedanken nicht nur in der 
Nachkriegsentwicklung Westeuropas 
zu fördern, sondern ihn früh auch auf 
das Verhältnis zu den osteuropäischen 
Staaten zu übertragen: die evangelische 
Kirche insbesondere mit ihrer Vertriebe­
nendenkschrift von 1965, die katholischen 
Bischöfe aus Polen und Deutschland 
mit ihrem Briefwechsel aus demselben 
Jahr. In diesem Sinn haben die Kirchen 
auch weiterhin, ja in mancher Hinsicht 
verstärkt, die Aufgabe, zur Vertiefung 
der europäischen Zusammengehörigkeit 
beizutragen – ganz gewiss in einer Weise, 
die auch der geistigen, religiösen und 
kulturellen Pluralität in Europa Raum gibt 
und Rechnung trägt. 

Damit bin ich bei einem dritten Kennzei­
chen Europas, das ich in dieser einlei­
tenden Überlegung hervorheben will: Es 
besteht in der besonderen religiösen und 
insbesondere ökumenischen Situation, in 
der wir uns befinden. Die religiöse Plurali­
tät in Europa schließt auf eine besonders 
markante Weise die säkulare Option ein; 
so markant, dass manche Säkularisierung 
als ein unaufhaltsames Bewegungsge­
setz der europäischen Gesellschaftsent­
wicklung ansehen. Aber auch wenn die 
europäischen Gesellschaften stärker als 
andere Gesellschaften – die USA werden 
naheliegenderweise immer als Beispiel 
für eine ganz gegenläufige Entwicklung 
genannt – von der „säkularen Option“ 
(Charles Taylor) geprägt sind, gibt es 

keinen Grund dafür, die europäischen 
Gesellschaften insgesamt schlicht als sä­
kular zu betrachten. Der bereits erwähnte 
Religionsmonitor oder die neue Unter­
suchung des Instituts Allensbach, über 
die in diesen Tagen berichtet worden ist, 
zeigen beides zugleich. Sie zeigen auf der 
einen Seite die starke Rolle der säkularen 
Option, einer Option, die ohne Glauben 
und Religion auskommt; einer Option, 
die im Westen und im Osten Deutsch­
lands auf unterschiedlichen Wegen, aber 
mit durchaus nicht unvergleichbaren 
Resultaten, durch einen Entkirchlichungs­
prozess hindurchgegangen ist. Aber sie 
zeigen eben auf der anderen Seite auch, 
dass innerhalb einer religiösen Pluralität 
christliche Positionen ihre Bedeutung be­
halten – wenn auch auf anderem Niveau 
und in anderem Umfang, teilweise auch 
mit einem anderen Profil als in früheren 
Zeiten. Die Aufmerksamkeit richtet sich 
im Übrigen ganz besonders auf diejenigen 
Religionen und religiösen Strömungen, 
die, so meint man wenigstens, neu nach 
Europa gekommen sind. Dabei ist es 
keineswegs korrekt zu behaupten, der 
Islam sei neu nach Europa gekommen. 
Tatsächlich ist er auf neue Weise wieder 
nach Europa gekommen. 

Deutlich werden soll hier schon: Diese 
Entwicklung unter den Überbegriff einer 
gesellschaftlichen Säkularisierung zu 
stellen, verkleistert in Wahrheit die 
Differenziertheit der Prozesse, um die es 
geht. Die Säkularisierungstheorie, die in 

10



den letzten Jahrzehnten des 20. Jahrhun­
derts eine gewisse Blüte erlebt hat, ist 
genauso in ihrer Erklärungskraft an ihr 
Ende gekommen wie die marxistische 
Religionskritik, die ein Ende der Religi­
onen vorausgesagt hat. Unterschiedliche 
Instrumente haben die beiden Theorien 
verwendet, aber in der These vom 
„Absterben der Religion“ im Prozess der 
Modernisierung waren sie sich gleich. 
Keine von beiden kann daher heute noch 
mit guten Gründen vertreten werden. 
Nicht dass ich die Rolle der säkularen 
Option und ihr wachsendes Gewicht 
verkleinern wollte, aber sie ist ein Faktor 
innerhalb einer religiösen Pluralität und 
einer sich auch in religiöser Hinsicht 
wandelnden pluralen Gesellschaft. Auch 
wenn uns das Ausmaß der Entkirchli­
chung – gerade in Deutschland und in 
Deutschland gerade nach der Wiederver­
einigung – erhebliche Sorgen macht, 
besteht kein Grund dazu, den Öffentlich­
keitsauftrag der Kirchen zurückzunehmen 
und sich nur in einem Binnenbereich 
einzurichten. Und auch wenn die Kirchen 
angesichts von Missbrauchsskandalen 
und einer oft enttäuschenden kirchlichen 
Reaktion auf sie von einem bedrückenden 
Vertrauensverlust betroffen sind, wäre es 
doch nur ein erneutes Versagen vor ihrem 
Auftrag, wenn sie darauf verzichteten, das 
Evangelium von der Barmherzigkeit 
Gottes zu verkündigen und für Barmher­
zigkeit unter den Menschen einzutreten. 
Deshalb kommt es darauf an, dass die 
Kirchen gerade jetzt ihre Stimmen in einer 

aufeinander abgestimmten Weise hörbar 
machen und die Ordnung des Verhält­
nisses von Staat und Kirche dafür nutzen. 

Zwar hat die Religiosität in Europa in den 
letzten zwei Jahrhunderten in manchen 
Hinsichten eine Sonderentwicklung 
genommen: Die Aufklärung – durchaus 
aus christlichem Geist entstanden und 
in manchen Hinsichten ein Angebot an 
das Christentum zu einem neuen Schritt 
in der Geschichte der Freiheit – hat dann 
doch insbesondere in ihrer französischen 
Gestalt eine antikirchliche Wendung 
genommen. Die Französische Revolution 
wollte mit dem Ancien Régime auch die 
als klerikal empfundene Herrschaft der 
katholischen Kirche überwinden. Trotz 
mancher konfessioneller Aufschwünge 
im 19. Jahrhundert hat dies unter dem 
Gesichtspunkt der langen Dauer – der 
longue durée – einen Entkirchlichungs­
prozess vorbereitet, dessen Folgen bis 
zum heutigen Tag deutlich zu spüren sind. 
Zum anderen hat gerade in Deutschland 
mit dem nationalsozialistischen Kul­
turbruch ein Einschnitt stattgefunden, 
der in religiöser Hinsicht durch die neue 
Hochschätzung der Kirchen nach 1945 
keineswegs ausgeglichen wurde. Und 
schließlich haben wir in Deutschland 
wie auch in Großbritannien und anderen 
europäischen Staaten in den „langen 
Sechzigerjahren“, die ja schon in den 
Fünfzigerjahren begannen und bis in die 
Siebzigerjahre dauerten, einen Traditi­
onsabbruch erlebt, der in seinen Auswir­

11



kungen kaum überschätzt werden kann. 
Diese Vorgänge zusammen haben zur 
Folge, dass sich die europäische religiöse 
Landschaft weit anders ausnimmt als 
diejenige in anderen Weltgegenden. Das 
ist in gewisser Weise erst in dem Augen­
blick voll zum Bewusstsein gekommen, 
als Ost- und Westeuropa zusammenka­
men und wir in Deutschland mit einem 
doppelten Prozess der Entkirchlichung 
konfrontiert waren, der einerseits mit dem 
gelehrten Materialismus im Osten und 
andererseits mit dem gelebten Materialis­
mus im Westen zusammenhing, der aber 
auch mit dem aufgezwungenen Traditi­
onsabbruch in der DDR (insbesondere mit 
den zielgerichteten Maßnahmen gegen 
die junge Generation) und dem zunächst 
schleichenden, aber nach 1968 massiven 
Traditionsabbruch im Westen verbunden 
war. All das haben wir dann nach 1990 
in einer geballten Wucht erlebt. Dadurch 
konnte auch noch in den Neunzigerjahren 
bei manchen der Eindruck entstehen, dass 
die fortschreitende Modernisierung mit 
einer unaufhaltsamen gesellschaftlichen 
Säkularisierung einhergehe, ja dass das 
„Ausrinnen von Religiosität“ – von dem 
Herr Oberreuter gesprochen hat – sozu­
sagen ein Bewegungsmerkmal moderner 
Gesellschaften schlechthin sei. 

Gegenwärtig verstärkt der demografische 
Wandel noch einen solchen Eindruck. 
In einer älter werdenden Gesellschaft 
werden auch die Kirchen älter und zwar 
überproportional. Die Auflösung ein­

gelebter Milieus und die damit verbun­
dene Individualisierung lässt die bisher 
vertrauten Haftpunkte religiösen Lebens 
zurücktreten. Die Migration und der zu 
spät anerkannte Status Deutschlands als 
Einwanderungsland erzeugen eine neue 
Form von Pluralität, in deren Rahmen die 
Präsenz einer bisher als fremd empfun­
denen Religion – des Islam – zusätzliche 
Verunsicherungen auslöst. 

Innerhalb dieser religiösen Pluralität 
kommt der innerchristlichen, also der 
ökumenischen Pluralität eine besondere 
Bedeutung zu. Dabei ist nicht nur an das 
Miteinander der beiden Grundformen der 
westlichen Christenheit – der römisch-
katholischen Kirche sowie der reformato­
rischen Kirchen – zu denken. Zu denken 
ist ebenso an die evangelischen Frei­
kirchen, bis hin zu ihren Ausprägungen 
in einem speziellen evangelikalen und 
charismatischen Spektrum christlicher 
Frömmigkeit in den USA. Ganz besonders 
ist schließlich an die orthodoxen Kirchen 
zu denken, deren ökumenische Rolle für 
Europa uns gerade beim Ökumenischen 
Kirchentag hier in München in der ortho­
doxen Vesper mitsamt dem gemeinsamen 
Brotbrechen bewusst geworden ist. Dieser 
Ökumenische Kirchentag hat nach meiner 
Überzeugung nicht nur durch die beson­
dere Rolle der Orthodoxie, sondern auch 
mit vielen anderen Elementen deutlich 
gemacht, dass die Vielfalt der christ­
lichen Kirchen nicht nur eine historisch 
überkommene Last, sondern auch einen 

12



Reichtum darstellt – unter der Voraus­
setzung freilich, dass die Kirchen bei 
bleibender Verschiedenheit den gemein­
samen Glauben, der sie verbindet, kräftig 
herausstellen, dass sie im Geist wechsel­
seitigen Respekts miteinander umgehen 
– übrigens, wie ich unverdrossen hoffe, 
auch im wechselseitigen Respekt für das 
Kirchesein des ökumenischen Partners 
–, dass sie aber vor allem auch für die 
Ehre Gottes und die gleiche Würde der 
Menschen in aller Öffentlichkeit beherzt 
eintreten. 

Das ist mein praktisches ökumenisches 
Programm. Manchmal habe ich den 
Eindruck, dass durch überzogene Bilder 
und Modelle vom Einheitscharakter der 
christlichen Ökumene Enttäuschungen 
produziert werden, anstatt dass wir – und 
jetzt zitiere ich Papst Benedikt XVI. wört­
lich – das „Miteinander von Einheit und 
Vielfalt“ zum Ausgangspunkt und zum 
Grundgedanken der christlichen Ökumene 
machen. Einheit in Vielfalt, Vielfalt in Ein­
heit, hat er bereits bei der ökumenischen 
Begegnung beim Weltjugendtag in Köln 
1985 ausdrücklich als sein Modell von 
Ökumene ausgegeben. 

Eine solche hoffnungsvolle Perspektive 
setzt freilich voraus, dass die Kirchen sich 
von dem dramatischen Wandel, den ich in 
aller Kürze skizziert habe, nicht ins Bocks­
horn jagen lassen. Der dramatische Wan­
del der Religiosität in Europa bietet keinen 
Anlass dazu, von einem unaufhaltsamen 

Verschwinden der Religion zu sprechen. 
Nach wie vor gehört die überwältigende 
Mehrheit der Europäer und ebenso die 
deutliche Mehrheit der Deutschen einer 
christlichen Kirche an. Es gibt deshalb 
keinen Grund dazu, die Gesellschaft im 
Ganzen schlicht als säkular zu bezeich­
nen. Vielmehr ist die säkulare Option eine 
Haltung neben anderen – eine Haltung, 
die Respekt verdient und Bedeutung hat, 
aber keinen Alleinvertretungsanspruch im 
öffentlichen Diskurs erheben kann. Die 
säkulare Option ist eine wichtige Stimme 
innerhalb einer religiös und weltanschau­
lich plural gewordenen Gesellschaft. 

Darüber, in welche Richtung sich die 
Gewichte in den vor uns liegenden 
Jahrzehnten verschieben werden, kann 
man sich mancherlei Gedanken ma­
chen. Sehr viel wird davon abhängen, in 
welchem Geist die christlichen Kirchen 
auf die veränderte Situation reagieren. 
Sie werden – so hoffe ich – den Vertrau­
ensverlust, den sie gerade in der jüngsten 
Zeit erlitten haben, selbstkritisch aufar­
beiten und die missionarische Situation 
ernst nehmen, in die sie in einem Land 
mit einer langen christlichen Tradition 
geraten sind. Sie werden mit dem Islam 
im Geist von Klarheit und guter Nachbar­
schaft koexistieren, aber darauf beharren, 
dass auch der Islam die Unterscheidung 
zwischen Religion und Politik respektiert 
und sich den Geist von Religionsfreiheit 
und Toleranz innerlich aneignet. Sie wer­
den neue Formen von Religiosität kritisch 

13



prüfen, aber vor allem die hinter ihnen 
stehenden Fragen und Sehnsüchte der 
Menschen aufnehmen und eigenständige 
christliche Antworten auf sie geben. Sie 
werden schließlich die säkulare Option 
ernst nehmen, sich aber gerade auch 
durch sie dazu herausfordern lassen, auf 
die drängenden gesellschaftlichen und 
existenziellen Probleme unserer Zeit aus 
dem Geist christlichen Glaubens und Hof­
fens zu antworten. Sie werden zugleich in 
der Praxis christlicher Nächstenliebe nicht 
nachlassen. Schließlich ist den Christen 
und den Kirchen nicht ein Geist der Ver­
zagtheit anvertraut, sondern ein Geist der 
Kraft, der Liebe, der Besonnenheit, wie es 
einmal beim Apostel Paulus heißt. 

II.
Wenn man aus einer solchen Perspektive 
auf die konkreten Handlungsbedingungen 
für die Kirchen in Europa schaut, lohnt es 
sich, bei der Frage zu verweilen, welche 
Stellung die Kirchen und andere Religi­
onsgemeinschaften denn in der Euro­
päischen Union haben, die wir verstärkt 
nicht nur als eine Wirtschafts-, sondern 
auch als eine Wertegemeinschaft ver­
stehen wollen. Diese Frage nötigt zu der 
Feststellung, dass Europa auch im Blick 
auf das Staat-Kirche-Verhältnis plural ist. 
Zwar gilt als allgemeines Kennzeichen 
der westlichen politischen Kultur – der 
Berliner Historiker Heinrich August Wink­
ler hat das wunderbar herausgearbeitet 
– die Unterscheidung zwischen Staat und 
Religion. Jesu Wort zu der Steuermünze 

– „Gebt dem Kaiser, was des Kaisers ist, 
und Gott, was Gottes ist“ – gilt zu Recht 
als Fundamentalsatz der europäischen 
und der westlichen politischen Kultur. Die 
darin liegende Tendenz zur Säkularisie­
rung der politischen Ordnung ist freilich 
von den Kirchen selbst nicht durchweg 
freiwillig und teilweise auch erst nach 
erheblichem Zögern bejaht worden. Nun 
freilich sehen sich die Kirchen selbst dazu 
veranlasst, diese Unterscheidung gegen­
über einer islamischen Religionskultur zu 
verteidigen, die eine solche Differenzie­
rung gerade nicht kennt. Doch innerhalb 
eines solchen Konsenses gibt es in Europa 
unterschiedliche Varianten der Ausge­
staltung des Staat-Kirche-Verhältnisses 
zwischen einem ausgeprägten, wenn auch 
„hinkenden“ Laizismus, wie er in Fran­
kreich und im Übrigen auch in Belgien 
herrscht, und einer Ordnung, die durch 
die klare Vorherrschaft von Mehrheitskon­
fessionen (wie in Schweden und Spanien) 
bis zu Restbeständen eines Staatskirchen­
tums (wie in Großbritannien). Zwischen 
diesen beiden Eckpunkten – Laizismus, der 
die Religion zur Privatsache erklärt, und 
aufgeklärte Reste von Staatskirchentum 
– ist die deutsche Verhältnisbestimmung 
von Staat und Kirche keineswegs nur ein 
Kompromissmodell. Sie hat in diesem 
Spektrum einen eigenständigen Ort. Sie 
verbindet die wechselseitige Unabhän­
gigkeit von Kirche und Staat mit der 
Anerkennung des Öffentlichkeitsauftrags 
der Kirchen. Diese Kombination ist die 
besondere Pointe. 

14



Die fortschreitende europäische Einigung 
war in den letzten Jahrzehnten von der 
Frage begleitet, ob diese unterschied­
lichen Ausgestaltungsformen des Staat-
Kirche-Verhältnisses sich bei stärkerer 
europäischer Integration würde halten 
lassen, oder ob es eine Angleichung – und 
dann möglicherweise auf dem niedrigsten 
gemeinsamen Nenner beispielsweise fran­
zösischer Prägung – geben werde. 

Man kann mit guten Gründen sagen: Seit 
dem EU-Vertrag von Lissabon, der am 
1. Dezember 2009 in Kraft trat, ist das 
Verhältnis zwischen den europäischen 
Ausformungen der Beziehung von Staat 
und Kirche und der europäischen Uni­
on rechtlich geklärt. Im Artikel 17 des 
Lissabonner Vertrages heißt es: „(1) Die 
Union achtet den Status, den Kirchen und 
religiöse Vereinigungen oder Gemein­
schaften in den Mitgliedsstaaten nach 
deren Rechtsvorschriften genießen und 
beeinträchtigt ihn nicht. (2) Die Union 
achtet in gleicher Weise den Status, den 
weltanschauliche Gemeinschaften nach 
den einzelstaatlichen Rechtsvorschriften 
genießen. (3) Die Union pflegt mit diesen 
Kirchen und Gemeinschaften in Anerken­
nung ihrer Identität und ihres besonderen 
Beitrags einen offenen, transparenten 
und regelmäßigen Dialog.“ Damit hat ein 
Prozess seinen Abschluss gefunden, der 
höchst vielschichtig ist und der neuer­
dings in einer Bamberger Dissertation 
von Sylvia Losansky2 eine mustergültige 
Darstellung gefunden hat. 

Die jüngste Phase dieses Prozesses be­
ginnt mit den kirchlichen Stellungnahmen 
zum europäischen Verfassungsprozess 
seit den frühen Neunzigerjahren. Insbe­
sondere die deutschen Kirchen, in großer 
Gemeinsamkeit von katholischer und 
evangelischer Kirche, plädierten in diesem 
Verfassungsprozess beharrlich dafür, 
dass die Kirchen in den Prozeduren und 
Strukturen der EU einen angemessenen, 
ihre Eigenart respektierenden Platz fän­
den, und dass dabei die Besonderheit des 
einzelstaatlichen Staat-Kirche-Verhält­
nisses berücksichtigt werde. Zum einen 
wurde also der Versuch unternommen, 
das Verhältnis zwischen dem politischen 
Gemeinwesen auf der Ebene der Europä­
ischen Union und den Kirchen im Geist 
der Partnerschaft auszugestalten; zum 
anderen sollte verhindert werden, dass 
das Verhältnis zwischen Staat und Kirche 
bzw. Staat und Religion auf europäischer 
Ebene auf dem Niveau des kleinsten 
gemeinsamen Nenners vereinheitlicht 
würde. 

Im Jahr 1995 machten die Evangelische 
Kirche in Deutschland und die Deutsche 
Bischofskonferenz dazu zum ersten 
Mal einen Formulierungsvorschlag mit 
folgendem Wortlaut: „Die Gemeinschaft 
achtet die verfassungsrechtliche Stel­
lung der Religionsgemeinschaften in 
den Mitgliedstaaten als Ausdruck der 
Identität der Mitgliedstaaten und ihrer 
Kulturen sowie als Teil des gemeinsamen 
kulturellen Erbes.“ Dieser Vorstoß schlug 

15

2 �Sylvia Losansky: Öffentliche Kirche für Europa. 
Eine Studie zum Beitrag der christlichen Kirchen  
zum gesellschaftlichen Zusammenhalt in Europa,  
Leipzig 2010.



sich in einer Erklärung nieder, die dem 
Amsterdamer Vertrag von 1997 beigefügt 
wurde. Diese Erklärung – vor 13 Jahren – 
brachte die Achtung vor dem Status der 
Kirchen, religiösen Vereinigungen und 
weltanschaulichen Gemeinschaften nach 
der Ordnung der jeweiligen Einzelstaaten 
zum Ausdruck. Die Kirchen würdigten 
diesen Schritt, hielten aber an der Ziel­
setzung eines eigenen Kirchenartikels in 
der erhofften Europäischen Verfassung 
fest. Daneben bestand ihr besonderes 
Ziel darin, die Wertgebundenheit und 
die soziale Dimension der Europäischen 
Union in der Verfassung deutlich zum 
Ausdruck zu bringen. Ferner traten sie für 
den Fall, dass es zu einer Präambel einer 
Europäischen Verfassung käme, dafür 
ein, dort der prägenden Bedeutung der 
jüdisch-christlichen Tradition einen ange­
messenen Platz einzuräumen und dies mit 
einem Bezug auf die Verantwortung vor 
Gott und den Menschen zu verbinden. Ich 
persönlich bezeichne diese Formel übri­
gens nicht als eine invocatio dei. Das wäre 
die im 19. Jahrhundert vielerorts geltende 
und gelegentlich bis ins 20. Jahrhundert 
durchgehaltene Tradition, nach der eine 
Verfassung „im Namen des dreieinigen 
Gottes“ gegeben wird: eine Anrufung des 
Namens Gottes mit exklusivem Bezug 
auf das christliche, nämlich das trinita­
rische Gottesverständnis. Die Verantwor­
tungsformel, für die unser Grundgesetz 
exemplarisch steht, enthält keine An­
rufung Gottes. Sie beschreibt vielmehr 
einen Verantwortungshorizont, zu dem 

die einzelnen Bürgerinnen und Bürger ihr 
eigenes Verhältnis haben können, so dass 
sie durch diese Formel auch nicht genö­
tigt werden, nun ihrerseits zu denken, sie 
seien von Verfassungs wegen auf einen 
bestimmten Glauben verpflichtet. Diese 
Besonderheit trat noch einmal deutlich 
hervor, als nach 1990 darüber diskutiert 
wurde, ob diese Verantwortungsformel 
in der Präambel des Grundgesetzes auch 
nach der Wiedervereinigung Deutsch­
lands Bestand haben könne. Zur gleichen 
Zeit ist übrigens gleichsam als Beweis 
dafür, dass sie keineswegs überholt ist, 
genau diese Formel in Gerhard Schröders 
Niedersachen durch Volksentscheid in die 
dortige Verfassung eingefügt worden. 

Kardinal Lehmann und ich sind in den 
letzten sechs Jahren noch mehrfach 
gemeinsam in der beschriebenen Rich­
tung tätig geworden. In der Konsequenz 
haben wir auch unsere Enttäuschung 
über die Präambel für den Europäischen 
Verfassungsvertrag nicht verhehlt, die 
undifferenziert vom kulturellen, religiösen 
und humanistischen Erbe Europas sprach, 
aus dem sich die unverletzlichen und 
unveräußerlichen Rechte des Menschen 
sowie Freiheit, Demokratie, Gleichheit und 
Rechtstaatlichkeit als universelle Werte 
entwickelt haben. Ich glaube, wir waren 
nicht ganz falsch beraten, wenn wir den 
Eindruck hatten, dass in der Abfolge 
dem Humanistischen ein besonderes 
Achtergewicht gegeben und das Religi­
öse, zwischen Kultur und Humanismus 

16



eingefügt, nach Möglichkeit so relativiert 
werden sollte, dass auch Franzosen und 
Belgier zustimmen konnten. Doch damit, 
dass Frankreich und die Niederlande die 
Ratifikation des Verfassungsvertrages 
verweigerten, verlief auch die Diskussion 
über dessen Präambel im Sande. Deswe­
gen kann man aber nicht im Blick auf den 
Vertrag von Lissabon sagen, das sei ja eine 
riesige Niederlage für die Kirchen, denn 
die jüdisch-christliche Tradition oder erst 
recht die Verantwortung vor Gott und den 
Menschen seien nicht erwähnt. Da der 
Vertrag von Lissabon keine Präambel hat, 
gab es auch keine Möglichkeit, in diese 
Präambel etwas einzubringen. 

Ich bleibe dabei: Gerade unter der Per­
spektive, dass es nur zu einem solchen 
„Vertrag“ kam, ist es von erheblicher 
Bedeutung, dass er den kirchlichen Erwar­
tungen in anderer Hinsicht ganz deutlich 
entspricht. Die Europäische Grund­
rechtecharta ist ausdrücklich einbezogen. 
Der Beitrag der Kirchen sowie anderer 
Religions- und Weltanschauungsgemein­
schaften für Europa wird durch einen ge­
regelten Dialog der europäischen Institu­
tionen mit ihnen auf Dauer gestellt. Und 
die Praxis, so vorzugehen, fing im Übrigen 
schon an, bevor der Vertrag von Lissabon 
in Kraft getreten war. Daran schließen 
sich weitergehende Wünsche und Vor­
schläge an. Zu ihnen gehört beispielswei­
se, dass die Europäische Kommission nun 
auch eine Abteilung für religiöse Fragen 
brauche, insbesondere gelte das für den 

Europäischen Auswärtigen Dienst. Denn 
angesichts der weltweiten Verletzung von 
Religionsfreiheit kann man sich eine ge­
meinsame Außenpolitik der Europäischen 
Union gerade in menschenrechtlichen 
Fragen überhaupt nicht vorstellen, ohne 
eine größere Aufmerksamkeit, und das 
heißt ja auch immer, eine detailliertere 
Kenntnis dieser weltweit außerordentlich 
beunruhigenden Situation. 

Ich habe diesen Vorgang exemplarisch 
geschildert, weil sich die Auswirkung von 
Religiosität in Europa nicht im luftleeren 
Raum vollzieht, sondern Bodenhaftung 
von beiden Seiten braucht, die hier 
beschrieben worden sind. Einerseits: Wie 
nehmen eigentlich die Kirchen im Kreis 
anderer Religionsgemeinschaften diese 
Situation wahr? Andererseits: Welche 
Handlungs- und Gestaltungsmöglich­
keiten finden sie innerhalb der Rahmen­
bedingungen vor, die das sich entwickeln­
de Europa ihnen bietet?

III.
In diesem Zusammenhang gibt es – und 
dem will ich mich in einem dritten Schritt 
noch zuwenden – natürlich eine Fülle von 
Anfragen, Einwänden, Anstößen aus einer 
europäischen Perspektive hinsichtlich der 
Frage: Wie steht es denn mit der gesell­
schaftlichen und politischen Stellung der 
Religionen heute und morgen. 

In den letzten Jahren hat in diesem Zu­
sammenhang das Kreuz als Symbol starke 

17



exemplarische Bedeutung gewonnen. 
Zwar hat auch das deutsche Bundes­
verfassungsgericht in der Auseinander­
setzung um das Kruzifix in bayerischen 
Klassenzimmern festgestellt, dass 
Schülerinnen und Schüler nicht gegen 
ihren Willen bzw. denjenigen ihrer Eltern 
„unter dem Kreuz“ lernen müssen, wie die 
suggestive Formel hieß. Trotzdem hat das 
Urteil des Europäischen Gerichtshofs vom 
3. November 2009 über das Kruzifix in 
italienischen Schulen für neues Aufsehen 
gesorgt, weil es die generelle Behauptung 
aufstellt, dass Kruzifixe in öffentlichen 
Schulen gegen das Gebot der Religi­
ons- und Bildungsfreiheit verstoßen. 
Während nach der einen Auffassung, auf 
die man sich sozusagen in der Diagonale 
zwischen der bayerischen Wirklichkeit 
und dem Beschluss des Bundesverfas­
sungsgerichts geeinigt hat, ein solcher 
Konflikt nur dann auftritt, wenn einzelne 
Schülerinnen und Schüler sich durch das 
Aufhängen des Kreuzes in ihrer Reli­
gionsfreiheit subjektiv wirklich beein­
trächtigt fühlen, wird im anderen Fall ein 
solcher Konflikt generell behauptet. Wo 
immer ein Schüler ein Kreuz sieht, ist er 
in seiner Bildungs- und Religionsfreiheit 
beeinträchtigt. Diese Aussage in ihrer 
Konsequenz bis zu Ende gedacht, führt 
natürlich zu der Notwendigkeit, religiöse 
Symbole aus dem öffentlichen Raum 
generell zu verbannen. 

Hans Maier, Ihnen allen wohlbekannt, 
hat einmal das Gedankenexperiment 

gemacht, wie Europa aussähe, wenn man 
alle Zeichen für die christliche Präsenz 
aus dem öffentlichen Raum verschwinden 
ließe. Alle Kirchen müssten dem Erdboden 
gleichgemacht werden, nicht nur die Gar­
nisonskirche in Potsdam; Klöster hätten 
keinen Ort mehr, Wegkreuze müssten 
verschwinden. Selbstverständlich käme 
jemand, der sagt, auch Gipfelkreuze seien 
von diesem Verbot betroffen. Christlich 
getragene Krankenhäuser, soweit es sie 
denn noch gäbe, müssten sich so uner­
kennbar machen, wie alle christlichen 
Institutionen in Frankreich, die für die 
Ausführung ihrer sozialen Arbeit staatli­
che Unterstützung in Anspruch nehmen. 
Es wäre ein Vorgang, den man sich in 
seiner praktischen Durchführung kaum 
richtig ausmalen kann. Aber man muss 
sich überlegen, was ein solches Gedan­
kenexperiment in der geistigen Substanz 
bedeutet. 

In der Tat, die kulturelle Wirklichkeit Euro­
pas ist plural: Antike, diese übrigens auch 
noch in der großen Unterschiedenheit 
zwischen griechischer und lateinischer 
Tradition, und die Bibel, oder wenn man es 
in Städten sagen will: Athen, Rom und Je­
rusalem. Ein christlicher Monopolanspruch 
auf die Identität Europas wäre das Ver­
kehrteste, was man erheben könnte. Aber 
den christlichen Beitrag zur europäischen 
Kultur zu verschweigen und zu verklei­
nern, wäre natürlich absolut falsch.
Das ist nicht nur eine Erinnerung an ein 
historisches Erbe, sondern gleichzeitig 

18



eine Aufgabe für die Zukunft. Die Ten­
denz, die ich an dem Beispiel des Urteils 
zu Kruzifixen in italienischen Schulen 
verdeutlicht habe, ist ein Bestandteil des 
gegenwärtigen europäischen Diskurses. 
Eine solche Tendenz ist mit der Anerken­
nung des Öffentlichkeitsauftrags der Kir­
chen, aber auch mit der Gewährleistung 
der korporativen Religionsfreiheit wie mit 
dem Respekt vor der Kultur prägenden 
Bedeutung der jüdisch-christlichen Über­
lieferung nicht vereinbar. Hier kündigt 
sich erneut ein Konflikt zwischen einer 
starken Betonung der negativen Religi­
onsfreiheit auf der einen, der positiven, 
individuellen wie korporativen Religions­
freiheit auf der anderen Seite an. Im Kern 
ist es ein Konflikt zwischen Laizismus und 
einer die Religionsfreiheit achtenden und 
fördernden staatlichen Neutralität. 

In die deutsche Debatte fand diese Frage 
unlängst vor allem dadurch Eingang, dass 
die neue niedersächsische Sozial- und 
Integrationsministerin Aygül Özkan sich 
für ein generelles Verbot von Kreuzen in 
Klassenzimmern aussprach. Sie konnte 
die kritische Reaktion auf diesen Vorstoß 
schnell dadurch ausgleichen, dass sie bei 
ihrer Vereidigung die religiöse Beteuerung 
verwandte und ihren Amtseid mit dem 
Zusatz sprach, „so wahr mir Gott helfe“. 
Dass dies von kirchlicher Seite auf Kritik 
stieß, hat mich außerordentlich verwun­
dert. Denn dazu, die religiöse Beteuerung 
zu verwenden, hat eine muslimische Mini­
sterin in Deutschland ein selbstverständ­

liches Recht; Christen sollten sich darüber 
freuen, anstatt es zu kritisieren. Dieses 
Recht gilt übrigens unabhängig davon, 
ob diese Ministerin, wie es geschah, die 
Überzeugung ausdrückt, dass der Gott 
der Christen, der Juden und der Muslime 
ein und derselbe Gott ist, oder ob man, 
wie von kirchlicher Seite geschehen, die 
Unterschiede zwischen dem christlichen 
und dem islamischen Gottesverständnis 
hervorhebt. Die Wahrheit ist, dass diese 
beiden Aussagen sich überhaupt nicht 
ausschließen. Dass die Gottesverständ­
nisse unterschiedlich sind, wird man 
sehr wohl sagen können. Denjenigen, der 
beim nochmaligen Nachdenken so kühn 
ist, daraus zu schließen, dass es mehre­
re Götter gibt, den möchte ich erstmal 
sehen; und ich möchte gern wissen, wie 
er das mit seinem eigenen Monotheismus 
vereinbart. Wenn Christen und Muslime 
sich (und das tun sie doch) sich zu dem 
einen Gott bekennen, können sie gar nicht 
anders, als in dem von verschiedenen 
Glaubensweisen bekannten Gott ein und 
denselben Gott zu sehen. Dass sie unter­
schiedliche Gottesverständnisse haben, 
berechtigt noch nicht zu der Aussage, 
es gebe mehrere Götter. Anders gesagt: 
Dass Gott einer ist, schließt Differenzen 
im Gottesverständnis nicht aus, wie wir 
derzeit deutlich erleben.

Damit sind wir mitten in den neuen 
Herausforderungen durch die europäische 
Präsenz des Islam. Gerade kritische 
Muslime in Deutschland fördern biswei­

19



len eine laizistische Mentalität. Dem ist 
entgegenzuhalten, dass auch ein weiter 
entwickeltes Religionsverfassungsrecht 
nach der in Deutschland gewachsenen 
Auffassung nicht von der These ausgeht, 
Religion sei Privatsache, sondern an die 
öffentliche Bedeutung der Religion und 
die fördernden Neutralität des Staates 
anknüpfen muss. Der Respekt vor der 
gleichen Religionsfreiheit von Muslimen 
kann auf korporativer Ebene nicht dazu 
führen, dass die christlichen Kirchen auf 
den mit ihrem Kirchesein verbundenen 
öffentlichen Status verzichten. Wenn 
muslimische Verbände aus Gründen 
des eigenen Selbstverständnisses einen 
solchen Verzicht üben, ist das ihr gutes 
Recht. Aber man kann von den Kirchen 
nicht verlangen, es ihnen gleichzutun. 
Umgekehrt aber verlangt der Respekt 
vor der Religionsfreiheit auch, dass 
religionsbestimmte Handlungen wie das 
Tragen des Kopftuchs in der Öffentlichkeit 
hingenommen werden. Solche Hinnahme 
gehört zur Toleranz. Davon ist die Frage 
des besonderen Zurückhaltungsgebots 
für Staatsbeamte, also das Kopftuch der 
Lehrerin, deutlich zu unterscheiden. Auch 
mag man sich Gefährdungen der öffent­
lichen Sicherheit und Ordnung durch die 
vollständige Verhüllung von Menschen 
ausmalen; doch zu einer solchen Gefähr­
dung gibt die bisherige Zahl der Burka-
Trägerinnen in Deutschland – Gott sei 
Dank – kaum einen unmittelbaren Anlass. 
Aber eine gesellschaftliche Debatte unter 
der Überschrift „freie Menschen zeigen 

ihr Gesicht“ finde ich durchaus angezeigt. 
Sie hat, um ehrlich zu sein, für mich einen 
absoluten Vorrang vor der Forderung 
nach neuen gesetzlichen Regelungen. 

Schließlich haben wir eine gesellschaft­
liche Diskussion über das Diskriminie­
rungsverbot und dessen Auswirkung im 
Arbeitsrecht. Zunächst ein Beispiel aus 
der Diakonie: Hier wird derzeit die Frage 
durchgefochten, ob die Kirchen das Recht 
haben, die berufliche oder auch ehren­
amtliche Mitarbeit von der Kirchenzu­
gehörigkeit und, mehr noch, von einem 
inneren Verhältnis zum christlichen Glau­
ben und zum kirchlichen Auftrag abhän­
gig zu machen. Die Evangelische Kirche 
in Deutschland hat auf diese Situation 
dadurch reagiert, dass sie die Kirchenzu­
gehörigkeit von kirchlichen Mitarbeitern 
und die Loyalität gegenüber dem kirch­
lichen Auftrag in einer Loyalitätsrichtlinie 
ausdrücklich geregelt und auch klare 
Bestimmungen über das Verhältnis von 
Diakonie und verfasster Kirche getroffen 
hat. In der Debatte darüber war vielen gar 
nicht bewusst, dass auch dies eine Ent­
wicklung ist, die durch die Weiterentwick­
lung der europäischen Situation und ihre 
unmittelbaren gesellschaftlichen Auswir­
kungen bei uns zustande kommt, weil das 
Diskriminierungsverbot, so sinnvoll es be­
dachtsam angewandt auch ist, zu solchen 
Exzessen führt, dass sogar etwas verlangt 
wird, was man nicht einmal mehr nur als 
eine Selbstsäkularisierung der Kirche, son­
dern eigentlich als eine Selbstaufgabe der 

20



Kirche in einem Kernbereich der Identität 
ihres Lehrens und Handelns bezeichnen 
müsste.

Wir brauchen Europa, so hat Jürgen Ha­
bermas erklärt. Damit habe ich begonnen. 
Am Schluss will ich hinzufügen: Europa 
braucht die Religionsgemeinschaften, und 
aus meiner Sicht sage ich nachdrücklich: 
Europa braucht die Kirchen. Sie müssen 
ihren Beitrag zur Wahrung der Religions­
freiheit in Europa und zum Eintreten für 
die Religionsfreiheit weltweit leisten. Sie 
müssen darauf hinwirken, dass Europa 
sich seiner eigenen Wertbasis bewusst 
ist. Sie müssen dafür werben, dass die 
jüdisch-christliche Überlieferung unseres 
Kontinents, die Verantwortung vor Gott 
und den Menschen in ihrem Gewicht 
gewürdigt werden, auch wenn es bisher 
keine Europäische Verfassung gibt, in der 
das steht. Auch ohne eine solche Verfas­
sung können die Kirchen für einen Geist 
eintreten, der von der Verantwortung vor 
Gott und den Menschen geprägt ist. 

So sehr uns gerade in diesen Umbruchs­
zeiten und in der aktuellen Beunruhigung 
durch Vertrauenskrisen, in die die Kirchen 
selber geraten sind, die eigene Situation, 
der Nahbereich, für viele beispielsweise 
die eigene Gemeinde, die eigene Diözese 
oder die eigene Landeskirche prägt, so 
sehr müssen wir solche Entwicklungen 
zugleich in einem globalen Zusammen­
hang sehen. Die Globalisierung bewirkt 
für viele Menschen neuartige Verunsi­

cherungen. Ihre persönlichen Lebensper­
spektiven werden in die Ungewissheiten 
hineingezogen, die sich aus der Vorherr­
schaft global wirksamer Marktmecha­
nismen, aber auch aus dem Missbrauch 
wirtschaftlicher Macht und aus dem 
Mangel an weitsichtiger und sachge­
mäßer politischer Regulierung ergeben. 

Global sind auch die Fortschritte von 
Wissenschaft und Technik mit ihren 
bisher unbekannten Auswirkungen auf 
unser Verständnis des Lebens. Man 
denke in diesen Tagen an den Schritt zur 
synthetischen Biologie mit ihren tiefen 
Auswirkungen auch auf Anfang und Ende 
des menschlichen Lebens, und die durch 
sie ausgelösten tiefgreifenden Verände­
rungen menschlicher Beziehungen. 

Menschen suchen nach Orten verläss­
licher Solidarität und verbindlicher 
Orientierung. Manchmal habe ich den 
Eindruck, dass unsere Kirchen dieses neue 
Suchen und Fragen noch gar nicht in sich 
aufgenommen haben, weil sie nach wie 
vor ganz stark an ihre herkömmlichen, 
wenn auch erodierenden Milieus gebun­
den sind. Jedenfalls ist die Antwort auf 
solche Herausforderungen noch nicht zu 
einer deutlich erkennbaren Priorität kirch­
lichen Handelns geworden. Denn wäre 
es so, dann würden die Kirchen – um es 
in der Sprache des Reformprojekts der 
Evangelischen Kirche in Deutschland zu 
sagen – eine Konzentration auf den Kern 
ihres Auftrags mit einer deutlichen Au­

21



ßenorientierung verbinden, einer Orien­
tierung nämlich hin zu den Menschen, die 
zwar fragen, denen aber die Antwort des 
christlichen Glaubens fremd geworden 
ist. Dass die Kirchen sich dieser Aufgabe 
beherzt stellen, ist meine Hoffnung. Denn 
ihr wichtigster Auftrag liegt darin, sich 
den Herausforderungen unserer Zeit so zu 
stellen, dass den Menschen die Orientie­
rungskraft des Evangeliums begegnen 
kann. Es gibt keinen Grund dazu, auf diese 
Herausforderungen aus einem Geist der 
Resignation, einem Geist der Verzagtheit 
zu reagieren. Christen sind von Hoffnung 
bestimmt; schwierige Situationen lähmen 
die Hoffnung nicht, sondern fordern sie 
heraus.
 

22



Auszüge aus der Diskussion Prof. Dr. Dr. h.c. Heinrich Oberreuter: 
Nach diesem Beifall braucht man gar nicht 
mehr herzlichen Dank zu sagen. Er ist 
ausgesprochen. Ich sage es aber trotzdem, 
Dank für einen Vortrag, der mit Hoffnung 
endete und wenn ich ihn recht inter­
pretiere, eigentlich auch mit Hoffnung 
begann; denn Sie sind nicht eingestie­
gen auf die These der Verzweiflung, des 
schicksalhaften Ausrinnens der Religion 
und der religiösen Orientierungen. Sie 
haben darauf aufmerksam gemacht, dass 
religiöse Pluralität neben der säkularen 
Option steht, dass säkulare Bereiche neben 
religiös bestimmten stehen. Sie haben 
Ihre Hoffnung investiert in die „Vielfalt 
in Gemeinsamkeit“ und Sie haben uns 
im Grunde gezeigt, dass im öffentlichen 
Leben – auch im Verfassungsleben – die 
laizistischen und die religiösen Traditionen 
nebeneinander stehen. So bringt es übri­
gens auch die neue polnische Verfassung 
zum Ausdruck. Und Sie haben uns zum 
Schluss Mut gemacht, soweit wir dieses 
Mutes bedürfen oder auch begierig sind. 
Ich kann ja nicht ausschließen, dass in 
diesem Saal auch Agnostiker sitzen, die 
mit dem Thema gar nichts am Hut haben. 
Sie haben aber auch darauf aufmerksam 
gemacht, dass man, was die Stellung der 
Religion in der Öffentlichkeit betrifft, auch 
nicht zu resignieren Anlass hat. Auch da 
waren Sie sehr optimistisch, vielleicht ein 
bisschen aus der deutschen Position der 
amicabilis compositio zwischen Staat und 
Kirche. Was Europa betrifft, hätte ich fast 
den Eindruck, die Aggressivität der laizis­

23



tischen Position nimmt zu. Aber auch sie 
hat das Recht, sich zu artikulieren. 

Meine Damen und Herren, diese Bemer­
kungen habe ich formuliert, um Ihnen die 
Chance zu geben, Ihre Gedanken zu sam­
meln. Wer wagt es? Bitte schön. 

Publikumsfrage: Bischof Huber, Sie ha-
ben in Ihrem Vortrag interessanterweise 
den Begriff Amtskirche gar nicht erwähnt. 
Verschuldet denn nicht die Amtskirche vor 
allem die Entkirchlichung und die Ent-
christlichung, denn die Amtskirche spielt ja 
die Machtposition in der Religiosität aus. 
Wir sind individuell glaubenswillig und 
glaubensfähig. Ich kenne keinen aus 
meinem Freundes- und Bekanntenkreis, 
der seine Einstellung zum Christentum 
geändert hat. Aber wohl zur Kirche. 

Bischof i. R. Prof. Dr. Dr. h.c.  
Wolfgang Huber: In der Tat habe ich mit 
dem Begriff der Amtskirche große Pro­
bleme, obwohl ich weiß, dass das Bild von 
Kirche in vielen Fällen – heute übrigens in 
der Mediengesellschaft noch verstärkt – 
durch bestimmte Erscheinungen in der so­
genannten Amtskirche geprägt ist. Wir ha­
ben ja in vielen Fällen, auch bei Christen, 
die Glieder einer bestimmten Kirche sind, 
das Phänomen, dass ihre Wahrnehmung 
der Kirche weitgehend, manchmal sogar 
ausschließlich, durch mediale Kenntnis­
nahme bestimmt ist und dass Erschrecken 
und Enttäuschung – und Gründe dazu ha­
be ich in meinem Vortrag auch ausdrück­

lich genannt – dann nur ganz schwer aus­
geglichen und kompensiert werden 
können durch die Erfahrung konkreter 
christlicher Gemeinschaft am Ort des ge­
lebten christlichen Lebens, nämlich in 
Gemeinden, in christlichen Gruppen und 
Kreisen, in gemeinsamen Projekten. Da 
muss man ein vielfältigeres Bild haben, als 
dass man nur an die von mir hochge­
schätzte Ortsgemeinde denkt. 
Aber wir wissen, dass auch die Beteili­
gungsformen in der Kirche inzwischen 
sehr viel vielfältiger sind. Ich stimme Ih­
nen darin sehr zu, dass bei den Reaktionen 
auf die erschreckenden Entwicklungen der 
letzten Zeit nach meiner festen Überzeu­
gung – und Sie provozieren mich jetzt zu 
dieser sehr persönlichen und sehr ehr­
lichen Aussage – nur der Geist der klar er­
kennbaren Selbstkritik, Buße und Umkehr 
angemessen gewesen wäre dafür, dass er 
Nachdenklichen jedenfalls ermöglicht hät­
te, nun den Weg auch mitzugehen. Und 
ich traue mich das zu sagen, weil derjeni­
ge, der das in den letzten Monaten am 
deutlichsten formuliert hat, einer der von 
mir besonders verehrten und geschätzten 
katholischen Intellektuellen ist, nämlich 
Ernst-Wolfgang Böckenförde, der in einer 
„Außensicht“ in der Süddeutschen Zeitung 
die Bedeutung dieser Vorgänge für das 
Kirchenverständnis sehr deutlich gemacht 
hat. Er hat gesagt, es gehe eben nicht an, 
dass – um Ihren Ausdruck zu verwenden – 
die Amtskirche die Unantastbarkeit der 
Kirche als Institution mit Vorrang gegen­
über der Aufrichtigkeit bezüglich be­

24



stimmter Vorgänge und der klaren Solida­
rität mit den Opfern ausstattet. Von daher 
liegt in diesen Vorgängen, so erschreckend 
sie sind, ja auch die Möglichkeit einer Öff­
nung zu einer grundlegenderen Weiter­
entwicklung oder Revision im Verständnis 
der Kirche. Das würde im Übrigen auch 
dem ökumenischen Miteinander sehr viel 
Gutes tun, weil wir dann auch im Kirchen­
verständnis „evangelisch“ und „katholisch“ 
ein Stück näher kämen. Denn was uns 
Evangelischen so leichthin von manchen 
als eine Schwäche unseres Kirchenver­
ständnisses ausgelegt wird, hat doch sei­
nen Grund darin, dass wir fest davon 
überzeugt sind, dass die Kirche selbst 
nicht nur die Botschaft von der Recht­
fertigung allein aus Gnade anderen ver­
kündigt, sondern dass sie selbst diese Bot­
schaft auch braucht. Und das haben Sie 
mit Ihrer Frage unter dem Stichwort 
Amtskirche nach meinem Verständnis 
angesprochen. 

Publikumsfrage: Herr Professor Ober-
reuter, Sie haben ganz recht, dass der Lai-
zismus aus Europa zu uns herüber-
schwappt und einen aggressiven Stil 
praktiziert. Das wird deutlich in vielen 
Symptomen, die man jetzt nicht aufzählen 
braucht. Aber ein Punkt ist ganz sicher – 
den haben Sie, Herr Professor Huber, ge-
nannt – die Nichtdiskriminierungsricht
linie. Ich glaube, diesen Missbrauch des 
legitimen Anlegens der Richtlinie sollte 
man mit der Tugend der Unterscheidung 
jetzt doch sehr stark in den öffentlichen 

Diskurs einbringen und das Europäische 
Parlament auffordern, eine Bestandsauf-
nahme, einen Bericht der Kommission an-
zufordern über die Erfahrungen mit dieser 
Richtlinie. In einen solchen Bericht gehören 
natürlich auch die missbräuchlichen An-
wendungen dieser Richtlinie, und meine 
Frage ist, ob die Verbindungsbüros in Brüs-
sel auf diesem Gebiet schon tätig sind. 

Prof. Huber: Nach meiner Kenntnis war 
dieses Thema die Schwerpunktbeschäfti­
gung der Verbindungsbüros in Brüssel 
über die letzten Jahre – beinahe hätte ich 
gesagt: Jahrzehnte. Es war dies einer der 
Hauptgründe, deretwegen es richtig war, 
dass wir, jedenfalls als Evangelische Kirche 
in Deutschland, in Brüssel in unserem Ver­
bindungsbüro kontinuierlich durch eine 
Juristin oder einen Juristen vertreten wa­
ren; denn die juristische Arbeit an EU-
Richtlinien hatte hinterrücks Auswir­
kungen auf die Realität des kirchlichen 
Lebens, die man gar nicht frühzeitig genug 
beobachten konnte. Wir sind davon über­
zeugt, dass durch dieses kirchliche Mitwir­
ken die Antidiskriminierungsrichtlinie eine 
Fassung hat, die einschließt, dass wir als 
Kirchen das Recht haben, die Loyalität der 
Mitarbeiterinnen und Mitarbeiter zu er­
warten und zum Kriterium zu machen. 
Umso entsetzter sind wir darüber, dass ein 
deutsches Gericht, nämlich ein Arbeits­
gericht in Hamburg, damit angefangen 
hat, unter vermeintlicher Berufung auf 
diese Richtlinie zu sagen, die Anforde­
rungen der Kirchenzugehörigkeit und 

25



eines inneren Verhältnisses zur Kirche 
seien rechtswidrig und dürfen nicht 
geltend gemacht werden; denn dieses 
Gericht maßt sich dabei an, seinerseits da­
rüber zu entscheiden, welche Tätigkeiten 
in der Kirche verkündigungsnah sind und 
welche Tätigkeiten als so verkündigungs­
fern anzusehen seien, dass für sie ein 
besonderes Verhältnis zum Auftrag der 
Kirche nicht mehr erforderlich sei. Diese 
Einmischung des Gerichts in die inneren 
Angelegenheiten der Kirche ist von einem 
Ausmaß, das alles über den Haufen wirft, 
was die Rechtssprechung des Bundesver­
fassungsgerichts und andere Vorgänge 
eigentlich hinreichend klargemacht hat­
ten. So erwägenswert ich natürlich Ihren 
Vorschlag finde, auf der Ebene der Euro­
päischen Union die Auswirkungen dieser 
Richtlinie sowohl durch die Transformati­
on in einzelstaatliches Recht als auch 
durch die direkte Berufung auf sie auszu­
werten, so wichtig finde ich es zugleich, 
dass man in Deutschland eine wirklich 
kompetente Diskussion darüber führt. Ich 
sage ungeschützt und mit der Freiheit des 
Nichtjuristen, dass auch Gerichtsurteile 
ein bestimmtes Niveau nicht unterschrei­
ten sollten. 

Prof. Oberreuter: Das sagt er natürlich 
als Sohn eines brillanten Verfassungs­
juristen. 

Publikumsfrage: Herr Bischof Huber, 
Sie haben uns innerhalb der Europäischen 
Union, das war das Europa, von dem Sie 

sprachen, verschiedene Spielarten des Ver-
hältnisses der verfassten Religion der Kir-
chen zum Staat geschildert. Was wir ha-
ben, ist das deutsche Staatskirchenrecht. 
Nun haben wir dieses Staatskirchenrecht ja 
aus der Weimarer Verfassung direkt als Be-
standteil in das Grundgesetz übernommen, 
und man muss sich fragen, und das frage 
ich Sie: Ist eigentlich dieses deutsche 
Staatskirchenrecht wirklich zukunftsfähig? 
Ist es imstande, die neuen Probleme, die 
wir durch Erweiterung des Religionsspek-
trums haben, auf dessen Grundlage zu be-
wältigen? 

In der Weimarer Zeit, und in gewissem 
Sinne gilt das natürlich auch für das 
Grundgesetz, gab es die evangelische Kir-
che, die reformatorische und die katho-
lische Kirche und danach war das Ganze 
ausgerichtet. Eine Verschwisterung in ge-
wissem Sinne von juristischen und staatli-
chen Einrichtungen als der Begriff der Kör-
perschaft des öffentlichen Rechts und die 
Einziehung der Kirchensteuer durch den 
Staat und Religionsunterricht unter dem 
Schirm des Staates – alles wahnsinnig 
praktisch und ordentlich und gut, solange 
wir es mit dem alten Zustand zu tun hat-
ten. Was machen wir aber nun mit unseren 
islamischen Zuwanderern, die nicht in 
dieses Schema von verfasster Kirche pas-
sen? Wir müssen das immer irgendwie so 
hinschnitzen, damit wir dieses einfügen 
können in unser traditionelles System von 
Staat und Kirche. Kann es sein, dass andere 
Länder, die nicht diese Art von Verschwis

26



terung, dieses spezielle Verhältnis von 
Staat und Kirche haben, sich leichter tun 
im Umgang mit dieser, in diesem Sinne 
auch globalisierten Welt, in der man es 
eben mit vielen Religionen und vielen 
Spielarten in einem Land zu tun hat? 

Prof. Huber: Ich fange mit der zweiten 
Frage an. Nach meiner Kenntnis hat es  
nur Österreich etwas leichter, weil die in 
Österreich lebenden Muslime nicht mehr­
heitlich aus der Türkei, sondern aus der 
ehemaligen k. u. k. Monarchie, nämlich 
vorrangig aus Bosnien, stammen. Des­
wegen waren sie in eine Religionskultur 
hineingewachsen, in der sie keine Schwie­
rigkeiten hatten, sich als Körperschaft des 
öffentlichen Rechts zu verfassen. Wir ha­
ben es dagegen nicht nur einfach mit dem 
Islam zu tun, sondern mehrheitlich mit 
einem Islam, der türkisch – und das heißt, 
durch die türkische Variante des Laizismus 
– geprägt ist. Die türkische Variante des 
Laizismus ist ein staatsdirigistischer Laizis­
mus. Die Mitgliedsgemeinden von DITIB, 
der größten Organisation, sind staatlich 
gelenkte – und zwar durch den türkischen 
Staat gelenkte – Gemeinden mit Imamen, 
die vom türkischen Staat bezahlt, ausge­
bildet, mit Predigten versehen sind. An 
diese Ausgangsbedingung, so formuliere 
ich als erste These, können wir uns gar 
nicht anpassen, weil dieser Islam unter der 
Überschrift des Laizismus, also einer ver­
meintlich radikaleren Trennung von Staat 
und Religion, in Wahrheit eine Unterord­
nung der Religion unter einen bestimmten 

Staat praktiziert, von der wir sagen müs­
sen, dass sie auch in Zukunft nicht die 
deutsche Ordnung sein kann. 

Bitte verstehen Sie das nicht als einen 
irgendwie antiislamischen Affekt. Aber 
ich selber habe mit keinem Thema in der 
Türkei größere Schwierigkeiten als mit 
dem Thema der Religionsfreiheit – und 
zwar nicht nur, weil ich die Situation 
von christlichen Kirchen in der Türkei 
angesprochen habe, sondern auch, weil 
ich infrage gestellt habe, ob eigentlich 
diese türkische Variante des Laizismus 
mit einem europäischen Standard von 
Religionsfreiheit und der damit not­
wendigerweise zusammengehörenden 
Religionsneutralität, dem Gebot der 
Nichtidentifikation des Staates mit einer 
bestimmten Religion, vereinbar ist.

Kommen wir von hier aus zu den Verhält­
nissen in Deutschland: Die Weimarer Zu­
sammenfassung der staatskirchenrecht­
lich gewachsenen Grundelemente in der 
deutschen Ordnung wurde nicht deswe­
gen ins Grundgesetz übernommen, weil 
man keine Zeit gehabt hätte, sich etwas 
Besseres einfallen zu lassen, sondern weil 
sich die hohe Qualität dieser Regelung in 
der Debatte des Parlamentarischen Rats 
erneut herausgestellt hat. Diese Qualität 
stellt sich auch in den gegenwärtigen De­
batten wieder heraus. Ich habe keine über­
großen Probleme damit, statt von Staats­
kirchenrecht im Blick auf diese Ordnung 
von „Religionsverfassungsrecht“ zu reden. 

27



28

 Ich verwende die Ausdrücke inzwischen 
wechselweise, auch deswegen, weil man­
che diesen neuen Begriff „Religionsverfas­
sungsrecht“ mit dem Ziel verwenden, die 
deutschen Regelungen laizistisch umzu­
deuten. Für den neuen Begriff allein gibt 
es an sich durchaus einen guten Grund; 
denn in den tragenden Aussagen der Wei­
marer Reichsverfassung, in den Artikeln, 
die ins Grundgesetz aufgenommen wor­
den sind, kommt der Ausdruck „Kirche“ 
gar nicht vor. Dort gibt es lediglich die be­
rühmte Bestimmung, es bestehe keine 
Staatskirche – eine negativ etwas Be­
stimmtes ausschließende Bestimmung. 
Aber sonst ist von „Religionsgesell­
schaften“ die Rede: in Antizipation einer 
Pluralität, die zu Beginn der Weimarer Zeit 
so noch gar nicht vorhanden war. Die Wei­
marer Verfassungsväter haben ganz be­
wusst, eigentlich über die Realität, wie sie 
damals war, hinausgehend, den Allge­
meinbegriff der „Religionsgesellschaft“ 
verwendet, weil sie wollten, dass alle sich 
unter dem Dach des Verfassungsstaats zu­
rechtfinden könnten. Und sie haben, man­
che sagen zwei, andere sagen drei Stufen 
des Status vorgesehen, in dem man sich 
als Religionsgesellschaft nach freier Wahl 
und Entwicklung befinden kann. Man 
kann sich zum einen vereinsrechtlich or­
ganisieren. Man kann zum anderen den 
Antrag stellen, Körperschaft des öffent­
lichen Rechts zu werden, und dabei nach­
weisen, dass man durch Verfassung und 
Mitgliedschaft die Gewähr der Dauer bie­
tet. Manche sehen eine dritte Stufe darin, 

dass die großen Kirchen im Vergleich zu 
den anderen Religionsgemeinschaften, die 
Körperschaften des öffentlichen Rechts 
sind, einen in bestimmten Hinsichten be­
sonderen Status haben, der sich vor allem 
in den Verträgen zwischen Staat und Kir­
che ausdrückt. 

Der einzige konkrete Vorschlag, den ich 
bezüglich einer Weiterentwicklung dieser 
deutschen Regelung aus letzter Zeit ken­
ne, besteht darin, zwischen dem vereins­
rechtlichen Status und der Körperschaft 
des öffentlichen Rechts noch eine Zwi­
schenstufe einzuführen. Mir hat noch nie­
mand genau erklärt, wie diese Zwischen­
stufe aussehen soll. Sie soll aber dem 
Bedürfnis Rechnung tragen, dass die mus­
limischen Verbände und Moscheegemein­
den nach ihrem Selbstverständnis nicht 
Körperschaft des öffentlichen Rechts sein 
wollen und sein können. Es gibt keine An­
träge und es gibt keine Genehmigungen, 
aber sie fühlen sich durch den vereins­
rechtlichen Status zu niedrig eingeschätzt. 
Ich finde jedoch, das Erfordernis der Ver­
lässlichkeit als Voraussetzung der Körper­
schaft des öffentlichen Rechts sollte man 
nicht preisgeben. Aber man mag das über­
legen; die konkreten Veränderungsvor­
schläge reduzieren sich auf diesen Punkt. 
Es sei denn, man hat eine laizistische Ab­
sicht, und sagt, weil die muslimischen Ver­
bände und Moscheegemeinden noch gar 
nicht ernsthaft am öffentlichen Raum 
partizipieren wollten und sich gar nicht 
dafür institutionell aufstellten, sei die Ge­



29

legenheit günstig, alle Religionsgemein­
schaften auf den Status der muslimischen 
Verbände zurückzufahren. Zu einer sol­
chen laizistischen Ausnutzung der aktu­
ellen Situation sage ich nur, dass ich fest 
davon überzeugt bin, dass die christlichen 
Kirchen dem nicht zustimmen werden. Ich 
hoffe darüber hinaus, dass die deutsche 
Öffentlichkeit insgesamt dem nicht zu­
stimmen wird, weil sie ein Gefühl dafür 
besitzt, was sie daran hat, dass die Kirchen 
am öffentlichen Raum partizipieren und 
dadurch den Raum dafür offenhalten, 
dass auch andere Religionen an diesem 
öffentlichen Raum partizipieren können. 

Wenn Sie das Thema Religionsunterricht 
anschauen, haben Sie zwischen drei Mo­
dellen zu wählen. Erstes Modell: Religions­
unterricht nach den Grundsätzen der Reli­
gionsgesellschaften, erteilt gemäß Artikel 
7 des Grundgesetzes. Die muslimischen 
Verbände entwickeln sich so weiter, dass 
sie diese Rolle tatsächlich übernehmen 
werden. Zweites Modell: Islamunterricht, 
unterrichtet nach Lehrplänen des tür­
kischen Diyanet, der türkischen Religions­
behörde, was ich für problematisch halte. 
Drittes Modell: Islamkunde, unterrichtet 
nach Lehrplänen des deutschen Staates – 
problematisch auch dies, weil der Staat 
zunächst einen Ethikunterricht als Alter­
nativangebot für diejenigen, die nicht in 
den Religionsunterricht gehen wollen, an­
bieten muss. Eine Religionskunde kann er 
am ehesten im Rahmen eines solchen 
Ethikunterrichts anbieten. Das muss dann 

aber eine Religionskunde sein, die alle be­
trifft, und nicht eine spezielle islamische 
Religionskunde. Diesen Ethikunterricht 
versteht man in Bayern noch als „Ersatz­
unterricht“; wir in Berlin haben in diesem 
Zusammenhang noch andere Probleme. 
Das sind die drei Möglichkeiten. Zwei von 
ihnen sind hochproblematisch, unabhän­
gig davon, ob Sie an der Verfassung etwas 
ändern oder nicht. 

Nehmen Sie das andere spannende Pro­
blem, das in diesen Wochen so eine große 
Rolle gespielt hat: Islamische Theologie an 
deutschen Universitäten. Der Wissen­
schaftsrat hat vollkommen recht, wenn er 
fordert, dass das Fach stärker institutiona­
lisiert werden muss, übrigens nicht nur 
wegen eines Ausbildungsbedürfnisses bes­
ser ausgebildeter islamischer Religionsleh­
rer und Imame, sondern auch als Beitrag 
zum gesellschaftlichen Dialog. Wir brau­
chen mehr Menschen, die gesprächsfähig 
sind, um einen Beitrag zum nötigen Mit­
einander von Toleranz und Bereitschaft 
zum Streit um die Wahrheit zu leisten. Der 
Wissenschaftsrat schlägt jetzt vor, für die 
Einheiten für islamische Theologie Beiräte 
zu schaffen, in denen nach einer nicht 
geklärten Regel – aber die muss sich dann 
finden – die islamischen Verbände Mit­
glieder entsenden können. Diese sollten 
aber eigentlich im Laufe der Zeit besser 
institutionalisiert werden, damit sie eine 
eigenständige Mitverantwortung dafür 
wahrnehmen, welche Art von islamischer 
Theologie denn nun an deutschen Univer­



sitäten einen Ort bekommen soll. Auch das 
führt eher dazu, dass man eigentlich da­
rauf hoffen muss, dass die islamischen 
Verbände bei aller Freiheit, nicht Kirche 
sein zu wollen, doch stärker in eine Mit­
verantwortung für die Wahrnehmung kor­
porativer Religionsfreiheit in unserem 
Land hineinwachsen. Das muss die Zielset­
zung sein; eine bessere Voraussetzung da­
für als das deutsche System findet sich in 
Europa nicht. Dieses System festzuhalten, 
weiterzuentwickeln, aber nicht umzustür­
zen, ist auch angesichts dieser aktuellen 
Herausforderung mein dringlicher Rat. 

Publikumsfrage: Sie sprachen im We-
sentlichen über den Freiraum der Religiosi-
tät und der Kirchen in den Staaten Euro-
pas. Wir haben aber zum anderen das 
Phänomen, dass der Staat nicht alles kann 
und daher die Kirchen viele Aufgaben 
übernehmen, bei denen der Staat nicht op-
timal handelt. Bei allen Diskussionen über 
Hartz IV usw., die bayerische Diakonie 
äußert sich zu diesem Thema. In anderen 
europäischen Staaten gilt stärker als in 
Deutschland, dass, wenn Sie in Not sind, 
Sie zum Pfarrer gehen und um ein Almosen 
bitten. Traditionell war das bei uns auch so, 
wogegen es in Italien und in Frankreich 
noch immer gängig ist. Zweitens haben Sie 
eine Rolle der Kirchen im Schulwesen. 
Diejenigen Eltern, die mit dem staatlichen 
Schulwesen nicht zufrieden sind, können  
ja Privatschulen gründen, aber die Kirche 
unterstützt auch oder hat selbst viele 
Schulen, die eine Alternative zu den staat-

lichen Schulen bilden und damit dem ein-
zelnen Bürger mehr Freiheit geben. Drittes 
Beispiel – Entwicklungshilfe: Es wird immer 
kritisiert, dass die Entwicklungshilfe in 
Afrika ein Fass ohne Boden sei. Von den 
kirchlichen Projekten, die die staatlichen 
Mittel bei den einzelnen Gemeinden in 
Afrika ansiedeln, wird eigentlich kaum 
gesagt, dass diese kirchliche, staatlich 
unterstützte Entwicklungshilfe fehl am 
Platze sei. 

Weitere Publikumsfrage: Ganz kurz. 
Was Sie heute über Aufklärung und 
Christentum gesagt haben, ist alles grund-
falsch. 
(Heiterkeit)

Prof. Oberreuter: Was machen wir da 
jetzt, Herr Huber? Einen zweiten Vortrag? 

Prof. Huber: Vielen Dank für diese klare 
Aussage. Ich könnte besser damit umge­
hen, wenn Sie sagen würden, an welchen 
Punkten und in welchen Nuancen das 
falsch ist. Aber darüber können wir uns 
vielleicht hinterher – –

Publikumsfrage: Das können wir später, 
ein andermal, vielleicht schriftlich – –

Prof. Huber: – – ein andermal unterhal­
ten. Auf die Aussage als solche kann ich 
nur zuversichtlich und fröhlich sagen: 
Nein, grundfalsch ist das nicht, auch wenn 
man sich über Einzelelemente streiten 
mag. Zwischen christlichem Glauben und 

30



Aufklärung besteht nicht eine einfache 
Antithese. Jetzt berufe ich mich meiner­
seits noch einmal auf Papst Benedikt XVI., 
denn er hat nicht nur, als er noch Josef 
Ratzinger hieß, sondern auch als Papst Be­
nedikt XVI. positiv auf die Aufklärung Be­
zug genommen. Das ist einem gar nicht so 
deutlich, weil man den Eindruck hatte, es 
habe sich geändert. Aber im Zusammen­
hang der heißen Debatte über seine Re­
gensburger Rede hat er erklärt, er wolle 
mit dieser Rede in einen Diskussionspro­
zess mit dem Islam eintreten. Dies ver­
deutlichte er in einer Stellungnahme – 
nach meiner Erinnerung vor islamischen 
Vertretern, die er nach der Regensburger 
Rede nach Rom eingeladen hatte. Zu den 
großen Erwartungen, die er dabei äußerte, 
gehörte, dass der Islam ein geklärtes und 
positives Verhältnis zur Aufklärung be­
kommt und damit – so nahezu wörtlich – 
den Schritt vollzieht, den die römisch-ka­
tholische Kirche mit dem II. Vatikanischen 
Konzil vollzogen hat. Das ist doch eine 
Aussage, der im Blick auf das Thema der 
Aufklärung viel zu denken gibt. 

Nun gebe ich meinerseits gern zu, dass ich 
im Blick auf das Verhältnis des reformato­
rischen Flügels der christlichen Kirchen 
zur Aufklärung noch ein bisschen optimis­
tischer bin. Ich habe mir das am Beispiel 
der amerikanischen Aufklärung genauer 
angeschaut, aber auch das Verhältnis von 
Immanuel Kant zur lutherischen Reforma­
tion intensiver betrachtet. Da lässt man 
dann auch die Klischees und Schwarz­

weißbilder hinter sich und kommt in diffe­
renzierte Betrachtungen hinein. 
Also, auf Ihre einfache Aussage, das sei 
grundfalsch, sage ich: Nein. Ihre Aussage 
ist grundfalsch, und wenn wir viel Zeit 
hätten, würden wir miteinander ein diffe­
renziertes Bild entwickeln. 

Prof. Oberreuter: Der Satz von Benedikt 
ist gut. Nur unser Kritiker glaubt ihn wohl 
nicht. 

Prof. Huber: Wenn er „grundfalsch“ sagt, 
dann reden wir ja nicht mehr über Fragen 
des Glaubens, sondern dann reden wir 
über faktische Zusammenhänge. Die fak­
tischen Zusammenhänge – davon bin ich 
fest überzeugt – muss man so betrachten, 
dass man die Aufklärung nicht einfach als 
etwas ansieht, was gegenüber der christ­
lichen Geschichte Europas etwas Fremdes 
und etwas nur Umstürzendes ist. Die an­
dere Frage ist insofern eine gute Schluss­
frage, als sie dazu verhilft, auf die Amtskir­
che doch auch noch einmal einen anderen 
Blick zu werfen: indem man nämlich die 
Amtskirche als verfasste, als institutionali­
sierte Kirche ansieht. Dabei wird man des­
sen gewahr, dass die Ausnahmesituation, 
in die die Kirchen in den Jahrzehnten nach 
1950, vor allem im Westen Deutschlands, 
zunächst geraten waren, und die hohe Be­
reitschaft des Staates, sie bei der Erfüllung 
ihrer Aufgaben unter Inanspruchnahme 
des Subsidiaritätsprinzips zu unterstützen, 
erhebliche Gestaltungsmöglichkeiten er­
schlossen haben. Für diese Möglichkeiten 

31



kann man nur von Herzen dankbar sein. 
Sie sind von dieser Amtskirche auch in ei­
ner Weise ausgestaltet worden, die sehr 
viel Dauerhaftigkeit hat. 

Sie haben die drei Beispiele genannt. Zu­
nächst die institutionalisierte Diakonie 
als eine große Präsenz des Geistes christ­
lichen Helfens in unserer Gesellschaft. Mit 
ihr verbindet sich die Chance, auch die 
armutsorientierte Diakonie so einzuset­
zen, dass die Zahl der Menschen geringer 
geworden ist, die einfach vor einem Pfarr­
haus stehen und auf den Klingelknopf drü­
cken. Sie ist auch deswegen geringer ge­
worden – ich nehme mein Beispiel Berlin –, 
weil eine große Zahl christlicher Gemein­
den die Aktion „Laib und Seele“ ins Leben 
gerufen hat, durch die Menschen, die nicht 
selber ans tägliche Brot kommen, in einer 
organisierten Form unterstützt werden 
und das bekommen, was sie brauchen. Die 
Diakonie, so will ich damit sagen, ist nicht 
nur ein Apparat. Sie enthält auch das Mo­
ment der unmittelbaren Zuwendung zum 
hilfsbedürftigen Nächsten. Mir liegt im 
Übrigen unter diesem Gesichtspunkt sehr 
daran, die großen Institutionen der Diako­
nie und die gemeindenahe Diakonie wieder 
näher zusammenzuführen, als das in den 
letzten Jahrzehnten zum Teil der Fall war. 

Zweitens mein Lieblingsthema: der Bil­
dungsauftrag der Kirchen. Dabei erinnere 
ich ganz besonders an die staunenswerte 
und unerwartete Geschichte, die ich nun 
im Osten Deutschlands miterlebt, auch ein 

bisschen mitgestaltet habe, dass nämlich 
das Erschrecken über die Bildungsland-
schaft im Osten Deutschlands zu einer 
Schulgründungsinitiative geführt hat, die 
wir alle zu Beginn der Neunzigerjahre 
nicht erwartet hätten. Das ist ein wunder­
bares Zusammenspiel, wenn es auch im 
Einzelnen knirscht, zwischen sehr oft ganz 
konkreten Elterninitiativen am Ort und der 
Unterstützungs- und Förderungsbereit­
schaft durch die Kirchen. Dieses Zusam­
menspiel hat dazu geführt, dass wir jetzt 
ein Netz von christlichen Schulen – 
Grundschulen, Gymnasien – gerade im Os­
ten Deutschlands haben. Jetzt versuchen 
wir noch mehr Gesamtschulen, Realschu­
len und ähnliches hinzuzufügen, damit da 
nicht eine Lücke entsteht. Das ist eine 
langfristige Aufgabe, die auch angesichts 
der Beschreibung der religiösen Entwick­
lung, die wir besprochen haben, große Be­
deutung hat. Nur darf man sich keine Illu­
sion machen. Auch wenn diese 
Entwicklung erfreulich ist, reden wir – was 
die Schülerzahlen betrifft – über Prozent­
sätze, die im einstelligen Bereich rangieren. 
Ohne Präsenz in den staatlichen Schulen 
und ohne Beteiligung an deren möglichst 
guter Weiterentwicklung wird man der 
Aufgabe, um die es insgesamt geht, nicht 
gerecht – man braucht also –eine Doppel­
strategie.

Drittens haben Sie die weltweite Entwick­
lungshilfe angesprochen. Das ist in der Tat 
ein unentbehrliches Element im Prozess 
der letzten Jahrzehnte. Denn es ist unent­

32



behrlich, sich der weltweiten Verantwor­
tung bewusst zu sein und dabei die beson­
deren Beziehungen zu nutzen, die die 
Kirche als ein weltweites Netzwerk besitzt. 
Deswegen hat sie die Chance, Adressaten 
helfenden Handelns in den Ländern des 
Armutgürtels dieser Erde besser zu kennen 
als andere. Sie soll dabei bloß ganz beherzt 
auch den kirchlichen Charakter ihres Tuns 
anerkennen und die kirchlichen Netzwerke, 
die sie hat, auch wirklich nutzen. Dann gibt 
es mehr Gewähr dafür, dass Hilfsmittel 
und Hilfsgelder nicht irgendwo versickern, 
sondern zielgenau ankommen. Und jeder, 
der weiß, dass wir eigentlich kurz vor dem 
Ende der 15 Jahre sind, für die die Millen­
niumsentwicklungsziele von den Vereinten 
Nationen formuliert worden sind, und dass 
wir von der Halbierung der Armut in der 
Welt noch immer denkbar weit entfernt 
sind – das war das Hauptziel –, der weiß 
dann auch, dass diese Aufgabe an Bedeu­
tung nicht geringer wird, sondern unver­
ändert da ist, ja noch wächst.

Solche Überlegungen führen zu einem an­
deren Bild der Amtskirche, das wir  
mit einbeziehen sollten, wenn wir ein 
Gesamtbild der kirchlichen Wirklichkeit 
haben wollen. Dazu würde im Übrigen 
noch sehr viel mehr gehören, was wir heu­
te nicht besprochen haben. Aber ich be­
danke mich sehr für die Vielfalt und Klar­
heit Ihrer Fragen. 

Prof. Oberreuter: Meine Damen und 
Herren, ich danke noch einmal für das 

differenziertere Bild, das wir heute Abend 
erfahren haben. Die Religionssoziologie, 
wenn ich an Hans Joas denke und an  
Casanova – das ist nicht der, an den Sie 
jetzt denken, sondern das ist ein amerika­
nischer Religionssoziologe –, sprach ja 
doch sehr entschieden von der Säkulari­
sierung Europas und speziell auch 
Deutschlands und sah die Pluralität der 
Optionen lang nicht so deutlich wie Sie. 
Das hat sich geändert. Der spätere Joas 
mag als Beispiel dienen. Deswegen finde 
ich Ihren Vortrag ermutigend. Ich sehe Sie 
etwas näher bei Ihrem Tübinger Kollegen 
Eberhard Jüngel, der ja die schöne These 
formuliert hat, die Säkularisierung wolle, 
wenn das humanum verteidigt werden 
will in dieser Gesellschaft, nicht im Säku­
larismus zu Ende gedacht werden. In die­
sem Sinne verstehe ich auch Ihre Bemer­
kungen, Herr Huber. Ganz herzlichen Dank. 

Den Dank möchte ich noch kurz erweitern, 
nachdem ich den stellvertretenden Direk­
tor des Landtags bescheiden in der letzten 
Reihe sitzen sehe, Herrn Jäger, ein intellek­
tuelles Fundament dieses Hauses. Ich bitte 
Sie, unseren Dank für die Betreuung durch 
den Landtag entgegenzunehmen, ihn der 
Präsidentin zu übermitteln, falls Sie sie 
nach den Berliner Ereignissen bald unver­
sehrt wieder sehen sollten. Dank auch für 
den Empfang, der jetzt draußen stattfin­
det und zu dem Sie seitens des Hauses 
herzlich eingeladen sind, natürlich unter 
Billigung der Akademie für politische Bil­
dung. Einen schönen Abend Ihnen allen!

33







 





Wolfgang Huber

Veranstaltung vom 29. Juni 2010

Akademiegespräche 
             im Landtag

Akademie für 
Politische Bildung 

Tutzing

Staat – Gesellschaft – 
Kirche

Zum Gestaltungspotential  
der Religiosität in Europa


