Staat — Gesellschaft -
Kirche

Zum Gestaltungspotential
der Religiositat in Europa

Wolfgang Huber

Veranstaltung vom 29. Juni 2010

Akademiegesprache
Im Landtag

Akademie fiir

Politische Bildung

Tutzing

-,






Staat — Gesellschaft -
Kirche

/Zum Gestaltungs-
potential der
Religiositat in Europa



Gedruckt mit Unterstiitzung des
Forderkreises der Akademie fir Politische Bildung e.V.

Impressum
Tutzing/Miinchen 2010

Herausgeber:

Bayerischer Landtag

Referat Offentlichkeitsarbeit, Besucher
Maximilianeum, 81627 Miinchen
www.bayern.landtag.de

Akademie fiir Politische Bildung
Buchensee 1, 82327 Tutzing
www.apb-tutzing.de



BegriiBung und Einfiihrung

Prof. Dr. Dr. h.c.

Heinrich Oberreuter

Direktor der Akademie fiir Politische
Bildung, Tutzing/Universitat Passau

Vortrag

Staat - Gesellschaft - Kirche

Zum Gestaltungspotential der
Religiositat in Europa

Prof. Dr. Dr. h.c. Wolfgang Huber
Bischof i. R. der Evangelischen Kirche
Berlin-Brandenburg-schlesische Ober-
lausitz, Ratsvorsitzender der EKD von
2003 bis 2009

Ausziige aus der Diskussion






Prof. Dr. Dr. h.c. Heinrich Oberreuter
Direktor der Akademie fiir Politische
Bildung Tutzing/Universitit Passau

BegriiBung und Einfiihrung

Meine sehr verehrten Damen und Herren,

ich darf Sie alle sehr herzlich begriiBen. In
besonderer Weise natirlich den Redner
des heutigen Akademiegesprachs, Herrn
Bischof Huber. Ich freue mich sehr, dass es
gelungen ist, Sie hierher zu locken.

Sie sehen mich hier in einer merkwdir-
digen Rolle und das Haus in einem denk-
wiirdigen Zustand. Ich kenne es seit 1967,
alsich die Offentlichkeit des Bayerischen
Landtags untersucht habe; es war immer
quirlend. Heute ist dies ein Geisterhaus,
weil wir morgen den Bundesprasidenten
wahlen. Ich hatte das Vergniigen, den ei-
nen Kandidaten, Herrn Gauck, in diesem
Hohen Hause gegeniiber zu moderieren,
als er sich vorgestellt hat. Dabei durfte ich
den Stuhl der Prasidentin einnehmen.
Heute habe ich ein noch groBeres Vergnii-
gen: Ich darf sogar die Rolle der Présiden-
tin Ubernehmen, sie alle hier willkommen
zu heiBen, weil sie als Mitglied der Bun-
desversammlung verhindert ist, wie auch
alle Vizeprasidenten. Wir sind hier ganz
unter uns, was nicht Zweck der Akademie-
gesprache ist: Die wollen eigentlich Politik
und Wissenschaft und 6ffentliches Leben
zusammenfiihren; aber heute haben wir
einen Ausnahmezustand.

Meine Damen und Herren! Das Thema, das
wir uns gestellt haben, ist natirlich von
zeitloser, aber doch auch von aktueller
Bedeutung: Wir fragen nach der heutigen
Religiositat, der Rolle der Religionsge-



meinschaften, der Kirchen innerhalb der
Politik und nicht zuletzt auch im Kontext
der Europaischen Union.

Von Karl Jaspers gibt es einen berlihmten
Vortrag aus dem Jahre 1946. Dort hat er
die These vertreten: ,Europa, das ist die
Antike und die Bibel." Kardinal Ratzinger
- heute als Benedikt XVI bekannt - fligte
im Jahre 1979 in einem Aufsatz in der
ZEIT das Erbe der Neuzeit hinzu, ganz
ausdriicklich auch die Aufklarung - und
er hat keinen Bruch in der Tradition des
christlichen Erbes durch die Aufklarung
erblickt. Das heiBt im Klartext: Die Moder-
ne ist von den Theologen durchaus he-
reingeholt worden in ihre Denkstrukturen
und in ihre Aussagen. Schaut man sich
Europa heute an, findet man sehr stark
die Position ausgepragt, dass das Christ-
liche sich durchaus im Sakularen aufldsen
kénne und das Nationale sich im Supra-
nationalen sublimieren.

Im Prozess der Diskussion um den Euro-
paischen Verfassungsvertrag haben wir
erlebt, dass man mit diesen Positionen an
den Befindlichkeiten der Biirger Europas
vorbeigeht. Auch wenn die Religiositat
ausrinnt, vielleicht sogar weniger als oft
unterstellt, bedeutet das ja nicht, dass die
Offentlichkeit in Europa auf einen Wert-
relativismus hinsteuert, in dem normative
Aussagen, moralische Orientierungen,
Wertorientierungen keine Rolle mehr
spielen sollen. Es gibt interessante Pha-
nomene, wie ich einer jlingeren Untersu-

chung von Allensbach entnehme, die - wie
der Religionsmonitor auch - sehr deutlich
zeigt, dass das religiose Milieu zwar kleiner
wird, aber diejenigen, die in diesem Milieu
sind, in gewisser Weise glaubiger oder in
ihrer Orientierung entschiedener werden.
Was mir interessant zu sein scheint ist,
dass die Minderheit der religidsen jun-
gen Menschen unter DreiB3ig, also eine
Gruppe, die wirklich im Schwinden ist -
Religiositat ist ein Altersphdnomen - sich
in vieler Hinsicht von den indifferenten
Altersgenossen unterscheidet. Ich zitiere
Allensbach: ,Durch eine starkere Familien-
hinwendung, ein tberdurchschnittliches
soziales Verantwortungsgefihl, Aufge-
schlossenheit, Bildungsorientierung und
eine signifikant groBere Bereitschaft, sich
mit gesellschaftlichen Entwicklungen, wie
mit Fragen nach dem Lebenssinn aus-
einanderzusetzen, kennzeichnen sie sich
durch unterdurchschnittlich ausgepragten
Materialismus."

Das sind eigentlich genau die Leute, die
wir brauchen in der Politik und im 6ffent-
lichen Diskurs. Dieser Befund unterstitzt
meine Uberzeugung, dass das Wesentliche
an unserer Aufgabe darin besteht, Min-
derheiten zu stabilisieren, vielleicht auch,
dazu beizutragen, dass die Minderheiten
wieder wachsen.

In der Auseinandersetzung um den Ver-
fassungsvertrag, in der es auch um eine
invocatio dei ging - die dann gescheitert
ist -, ist auch an die religiose Tradition



Europas erinnert worden. Der polnische
Papst hat z. B. gefordert, Europa mdge
seine wahre |dentitat wieder erlangen.
Was hat er genauer gesagt? Er hat nicht
gesagt: Europa bedarf einer neuen Evan-
gelisierung. Er hat gesagt: Europa muss
mit schépferischer Treue die grundle-
genden Werte annehmen und zurlickge-
winnen, zu deren Aneignung das Chris-
tentum einen entscheidenden Beitrag - er
spricht nicht von Exklusivitat - geleistet
hat und die sich in der Bejahung der tran-
szendenten Wiirde der menschlichen Per-
son, des Wertes der Vernunft, der Freiheit,
der Demokratie, des Rechtsstaats und der
Unterscheidung zwischen Politik und Reli-
gion zusammenfassen lassen.

Meine Damen und Herren, dies ist alles
andere als nur fromm. Es ist eigentlich
uberhaupt nicht fromm, es ist politisch.
Wir brauchen zur Diskussion dieses The-
mas nicht die Legitimation durch Pépste,
wir brauchen sie nicht durch Bischofe,
wir brauchen sie auch nicht durch Philo-
sophen. Aber immerhin hat Jirgen Ha-
bermas viel Interessantes gesagt lber die
Frage, wo wir unsere Wertorientierung
herleiten, wo wir MaBstdbe finden flr die
Verteidigung der humanen Gesellschaft:
namlich in den Argumentationsbestan-
den der Religionsgemeinschaften. Er hat
nicht gesagt: Glaubt; sondern ,nur": Ori-
entiert euch ethisch dort. Das hilft, die
Humanitat in der kalten Rationalitat des
technisch-wissenschaftlichen Fortschritts
zu bewahren.

Um uns zur eigenstandigen Nachdenk-
lichkeit zu bringen, haben wir uns einen
kompetenten Referenten eingeladen, den
vorzustellen ich nicht flir ndtig erachte.
Erstens haben Sie es alle in der Einladung
gelesen und zweitens kennen Sie ihn alle
aus seinem beeindruckenden dffentlichen
Wirken als Theologe, Bischof und Vorsit-
zender des Rates der EKD. Herr Huber, Sie
haben das Wort.



Staat - Gesellschaft — Kirche
Zum Gestaltungspotential der
Religiositadt in Europa

Prof. Dr. Dr. h.c. Wolfgang Huber
Bischof i. R. der Evangelischen Kirche
Berlin-Brandenburg-schlesische
Oberlausitz, Ratsvorsitzender der EKD
von 2003 bis 2009

Vortrag

Meine sehr geehrten Damen und Herren!

Jurgen Habermas wurde zum Schluss der
Einflihrung zitiert, deswegen will ich mit
ihm beginnen. Mit einem der kiirzesten
Satze von ihm, die ich Uberhaupt kenne:
.Wir brauchen Europa!" Dieser kurze Satz
war zugleich der Titel eines Aufsatzes, in
dem Jiirgen Habermas vor wenigen Wo-
chen eine Erneuerung des europdischen
Bewusstseins in Deutschland gefordert
hat. Er beklagt, dass sich in dieser Hinsicht
seit der Vereinigung Deutschlands eine
neue Hartleibigkeit ausgebreitet habe.

In Vergessenheit sei geraten, dass die
Rickkehr Deutschlands in den Kreis der
zivilisierten Nationen nach dem Zivilisati-
onsbruch des Naziregimes nur durch den
europaischen Einigungsprozess moglich
geworden sei. Habermas fiigt hinzu, dass
dieses europdische Projekt einer norma-
tiven Grundlage bedarf, kraft derer man
die jeweilige Perspektive des anderen in
die eigenen Uberlegungen einbezieht,
statt nur jeweils auf die Optimierung

des eigenen Nutzens aus zu sein. Solche
wirtschaftsethischen Uberlegungen stellt
Habermas in diesem Zusammenhang des-
halb an, weil er sich auf die Rettungsakti-
on fur den Euro bezieht und die Reflexion
uber die Rettung des Euro mit dem Satz
abschlieBt: ,Mit ein bisschen politischem
Riickgrat kann die Krise der gemeinsamen
Wahrung das herbeifiihren, was sich
manche einmal von einer gemeinsamen
europdischen AuBenpolitik erhofft hatten:
das Uber nationale Grenzen hinausgrei-



fende Bewusstsein, ein gemeinsames
europdisches Schicksal zu teilen."’

l.

Wenn wir angesichts der dramatischen
Entwicklungen der letzten Wochen, wie
angesichts der Herausforderungen, die
noch kommen werden, neu tiber Europa
nachdenken, muss ein anspruchsvoller
Begriff Europas leitend sein. Zu ihm ge-
hort einerseits, dass Europa groBer ist als
die Europdische Union. Das gilt auch seit
der Erweiterung der EU um eine groB3e
Zahl osteuropdischer Staaten auf insge-
samt 27 Mitgliedstaaten. Denn auch wei-
terhin gilt, dass es Teile Europas gibt, die
der EU nicht angehdren. Um nicht immer
nur die Ukraine und den europaischen
Teil Russlands zu nennen, verweise ich
zur Abwechslung auf die nahe gelegene
Schweiz. Zu diesem anspruchsvollen Be-
griff Europas gehért sodann, dass dieses
Europa nicht nur als eine Wirtschaftsge-
meinschaft, sondern auch als eine Werte-
gemeinschaft zu verstehen ist. Zwar hat
der Philosoph Robert Spaemann gegen
eine solche Redeweise eingewandt, dass
dem Begriff des Werts und deshalb auch
der Wertegemeinschaft ein geféhrliches
Gefille eignet. Das nationalsozialistische
Deutschland habe sich, so argumentiert
Spaemann, mit guten Griinden als eine
Wertegemeinschaft verstehen konnen;
habe es doch mit Nachdruck die Werte
der Volksgemeinschaft tiber alles ge-
stellt. Doch dieser Uberlegung muss man
entgegenhalten, dass fir jede politische

'Jirgen Habermas: Wir brauchen Europa!, in: Die Zeit,
Nr. 21 vom 20.05.2010, S. 47.

Gemeinschaft diejenigen Werte mit einem
verpflichtenden Vorrang ausgestattet
werden missen, die universale Geltung
beanspruchen kdnnen, deren Geltung

also auch fir jede andere politische
Gemeinschaft erstrebenswert ist. Unter
dieser Voraussetzung kann dann von einer
nationalsozialistischen Wertegesellschaft
uberhaupt keine Rede sein.

Auf einen solchen Weg einer an uni-
versalen Werten orientierten Wertege-
meinschaft, hat sich die Bundesrepublik
Deutschland begeben, indem sie die
Verantwortung vor Gott und den Men-
schen zu einem Leitgedanken politischer
Verantwortung erklarte, die Wiirde jedes
Menschen in ihrer Unantastbarkeit aner-
kannte und damit zum MaBstab der Aus-
Ubung aller politischen Gewalt machte
und schlieBlich die Menschen- und
Grundrechte allen anderen Elementen
der politischen Ordnung voranstellte. Ein
ahnlicher Prozess wurde von Anfang an
auch flr die Nachkriegsordnung Europas
erstrebt, wie sich besonders deutlich an
dem Weg von der Europdischen Men-
schenrechtskonvention aus dem Jahr
1950 zur Grundrechtecharta der Europa-
ischen Union aus dem Jahr 2000 zeigt.
Diese Orientierung gilt ebenso nachdriick-
lich im Blick auf die Tatsache, dass die
Neuordnung Europas nach den Schrecken
des Zweiten Weltkriegs programmatisch
als eine Ordnung des Friedens und der
Versohnung erfolgte.



Gerade die Kirchen haben versucht,
diesen Grundgedanken nicht nur in der
Nachkriegsentwicklung Westeuropas

zu fordern, sondern ihn friih auch auf
das Verhdltnis zu den osteuropdischen
Staaten zu Ubertragen: die evangelische
Kirche insbesondere mit ihrer Vertriebe-
nendenkschrift von 1965, die katholischen
Bischofe aus Polen und Deutschland

mit ihrem Briefwechsel aus demselben
Jahr. In diesem Sinn haben die Kirchen
auch weiterhin, ja in mancher Hinsicht
verstarkt, die Aufgabe, zur Vertiefung

der europaischen Zusammengehdorigkeit
beizutragen - ganz gewiss in einer Weise,
die auch der geistigen, religiésen und
kulturellen Pluralitat in Europa Raum gibt
und Rechnung trégt.

Damit bin ich bei einem dritten Kennzei-
chen Europas, das ich in dieser einlei-
tenden Uberlegung hervorheben will: Es
besteht in der besonderen religiésen und
insbesondere dkumenischen Situation, in
der wir uns befinden. Die religidse Plurali-
tdt in Europa schlieBt auf eine besonders
markante Weise die sakulare Option ein;
so markant, dass manche Sakularisierung
als ein unaufhaltsames Bewegungsge-
setz der europdischen Gesellschaftsent-
wicklung ansehen. Aber auch wenn die
europaischen Gesellschaften starker als
andere Gesellschaften - die USA werden
naheliegenderweise immer als Beispiel
fur eine ganz gegenlaufige Entwicklung
genannt - von der ,sdkularen Option”
(Charles Taylor) geprégt sind, gibt es

keinen Grund dafir, die europdischen
Gesellschaften insgesamt schlicht als sa-
kular zu betrachten. Der bereits erwdhnte
Religionsmonitor oder die neue Unter-
suchung des Instituts Allensbach, tber
die in diesen Tagen berichtet worden ist,
zeigen beides zugleich. Sie zeigen auf der
einen Seite die starke Rolle der sékularen
Option, einer Option, die ohne Glauben
und Religion auskommt; einer Option,
die im Westen und im Osten Deutsch-
lands auf unterschiedlichen Wegen, aber
mit durchaus nicht unvergleichbaren
Resultaten, durch einen Entkirchlichungs-
prozess hindurchgegangen ist. Aber sie
zeigen eben auf der anderen Seite auch,
dass innerhalb einer religiésen Pluralitdt
christliche Positionen ihre Bedeutung be-
halten - wenn auch auf anderem Niveau
und in anderem Umfang, teilweise auch
mit einem anderen Profil als in friheren
Zeiten. Die Aufmerksamkeit richtet sich
im Ubrigen ganz besonders auf diejenigen
Religionen und religiosen Stromungen,
die, so meint man wenigstens, neu nach
Europa gekommen sind. Dabei ist es
keineswegs korrekt zu behaupten, der
Islam sei neu nach Europa gekommen.
Tatsachlich ist er auf neue Weise wieder
nach Europa gekommen.

Deutlich werden soll hier schon: Diese
Entwicklung unter den Uberbegriff einer
gesellschaftlichen Sakularisierung zu
stellen, verkleistert in Wahrheit die
Differenziertheit der Prozesse, um die es
geht. Die Sdkularisierungstheorie, die in



den letzten Jahrzehnten des 20. Jahrhun-
derts eine gewisse Blite erlebt hat, ist
genauso in ihrer Erkldrungskraft an ihr
Ende gekommen wie die marxistische
Religionskritik, die ein Ende der Religi-
onen vorausgesagt hat. Unterschiedliche
Instrumente haben die beiden Theorien
verwendet, aber in der These vom
LAbsterben der Religion" im Prozess der
Modernisierung waren sie sich gleich.
Keine von beiden kann daher heute noch
mit guten Griinden vertreten werden.
Nicht dass ich die Rolle der sdkularen
Option und ihr wachsendes Gewicht
verkleinern wollte, aber sie ist ein Faktor
innerhalb einer religidsen Pluralitdt und
einer sich auch in religioser Hinsicht
wandelnden pluralen Gesellschaft. Auch
wenn uns das AusmaB der Entkirchli-
chung - gerade in Deutschland und in
Deutschland gerade nach der Wiederver-
einigung - erhebliche Sorgen macht,
besteht kein Grund dazu, den Offentlich-
keitsauftrag der Kirchen zuriickzunehmen
und sich nur in einem Binnenbereich
einzurichten. Und auch wenn die Kirchen
angesichts von Missbrauchsskandalen
und einer oft enttduschenden kirchlichen
Reaktion auf sie von einem bedrlickenden
Vertrauensverlust betroffen sind, ware es
doch nur ein erneutes Versagen vor ihrem
Auftrag, wenn sie darauf verzichteten, das
Evangelium von der Barmherzigkeit
Gottes zu verkiindigen und flr Barmher-
zigkeit unter den Menschen einzutreten.
Deshalb kommt es darauf an, dass die
Kirchen gerade jetzt ihre Stimmen in einer

aufeinander abgestimmten Weise horbar
machen und die Ordnung des Verhalt-
nisses von Staat und Kirche daflr nutzen.

Zwar hat die Religiositat in Europa in den
letzten zwei Jahrhunderten in manchen
Hinsichten eine Sonderentwicklung
genommen: Die Aufklarung - durchaus
aus christlichem Geist entstanden und
in manchen Hinsichten ein Angebot an
das Christentum zu einem neuen Schritt
in der Geschichte der Freiheit - hat dann
doch insbesondere in ihrer franzosischen
Gestalt eine antikirchliche Wendung
genommen. Die Franzdsische Revolution
wollte mit dem Ancien Régime auch die
als klerikal empfundene Herrschaft der
katholischen Kirche Uberwinden. Trotz
mancher konfessioneller Aufschwiinge
im 19. Jahrhundert hat dies unter dem
Gesichtspunkt der langen Dauer - der
longue durée - einen Entkirchlichungs-
prozess vorbereitet, dessen Folgen bis
zum heutigen Tag deutlich zu spiren sind.
Zum anderen hat gerade in Deutschland
mit dem nationalsozialistischen Kul-
turbruch ein Einschnitt stattgefunden,
der in religioser Hinsicht durch die neue
Hochschatzung der Kirchen nach 1945
keineswegs ausgeglichen wurde. Und
schlieBlich haben wir in Deutschland
wie auch in GroBbritannien und anderen
europaischen Staaten in den ,langen
Sechzigerjahren”, die ja schon in den
Flinfzigerjahren begannen und bis in die
Siebzigerjahre dauerten, einen Traditi-
onsabbruch erlebt, der in seinen Auswir-



kungen kaum Uberschatzt werden kann.
Diese Vorgange zusammen haben zur
Folge, dass sich die européaische religidse
Landschaft weit anders ausnimmt als
diejenige in anderen Weltgegenden. Das
ist in gewisser Weise erst in dem Augen-
blick voll zum Bewusstsein gekommen,
als Ost- und Westeuropa zusammenka-
men und wir in Deutschland mit einem
doppelten Prozess der Entkirchlichung
konfrontiert waren, der einerseits mit dem
gelehrten Materialismus im Osten und
andererseits mit dem gelebten Materialis-
mus im Westen zusammenhing, der aber
auch mit dem aufgezwungenen Traditi-
onsabbruch in der DDR (insbesondere mit
den zielgerichteten MaBnahmen gegen
die junge Generation) und dem zunichst
schleichenden, aber nach 1968 massiven
Traditionsabbruch im Westen verbunden
war. All das haben wir dann nach 1990

in einer geballten Wucht erlebt. Dadurch
konnte auch noch in den Neunzigerjahren
bei manchen der Eindruck entstehen, dass
die fortschreitende Modernisierung mit
einer unaufhaltsamen gesellschaftlichen
Sakularisierung einhergehe, ja dass das
LAusrinnen von Religiositdt" - von dem
Herr Oberreuter gesprochen hat - sozu-
sagen ein Bewegungsmerkmal moderner
Gesellschaften schlechthin sei.

Gegenwartig verstarkt der demografische
Wandel noch einen solchen Eindruck.

In einer &dlter werdenden Gesellschaft
werden auch die Kirchen alter und zwar
uberproportional. Die Aufldsung ein-

gelebter Milieus und die damit verbun-
dene Individualisierung lasst die bisher
vertrauten Haftpunkte religiosen Lebens
zuriicktreten. Die Migration und der zu
spat anerkannte Status Deutschlands als
Einwanderungsland erzeugen eine neue
Form von Pluralitat, in deren Rahmen die
Prasenz einer bisher als fremd empfun-
denen Religion - des Islam - zusatzliche
Verunsicherungen auslost.

Innerhalb dieser religiosen Pluralitat
kommt der innerchristlichen, also der
6kumenischen Pluralitat eine besondere
Bedeutung zu. Dabei ist nicht nur an das
Miteinander der beiden Grundformen der
westlichen Christenheit - der rémisch-
katholischen Kirche sowie der reformato-
rischen Kirchen - zu denken. Zu denken
ist ebenso an die evangelischen Frei-
kirchen, bis hin zu ihren Auspragungen

in einem speziellen evangelikalen und
charismatischen Spektrum christlicher
Frommigkeit in den USA. Ganz besonders
ist schlieBlich an die orthodoxen Kirchen
zu denken, deren dkumenische Rolle fur
Europa uns gerade beim Okumenischen
Kirchentag hier in Miinchen in der ortho-
doxen Vesper mitsamt dem gemeinsamen
Brotbrechen bewusst geworden ist. Dieser
Okumenische Kirchentag hat nach meiner
Uberzeugung nicht nur durch die beson-
dere Rolle der Orthodoxie, sondern auch
mit vielen anderen Elementen deutlich
gemacht, dass die Vielfalt der christ-
lichen Kirchen nicht nur eine historisch
tberkommene Last, sondern auch einen



Reichtum darstellt - unter der Voraus-
setzung freilich, dass die Kirchen bei
bleibender Verschiedenheit den gemein-
samen Glauben, der sie verbindet, kraftig
herausstellen, dass sie im Geist wechsel-
seitigen Respekts miteinander umgehen
- Ubrigens, wie ich unverdrossen hoffe,
auch im wechselseitigen Respekt fir das
Kirchesein des ékumenischen Partners
-, dass sie aber vor allem auch fir die
Ehre Gottes und die gleiche Wiirde der
Menschen in aller Offentlichkeit beherzt
eintreten.

Das ist mein praktisches 6kumenisches
Programm. Manchmal habe ich den
Eindruck, dass durch tberzogene Bilder
und Modelle vom Einheitscharakter der
christlichen Okumene Enttiuschungen
produziert werden, anstatt dass wir - und
jetzt zitiere ich Papst Benedikt XVI. wort-
lich - das ,Miteinander von Einheit und
Vielfalt" zum Ausgangspunkt und zum
Grundgedanken der christlichen Okumene
machen. Einheit in Vielfalt, Vielfalt in Ein-
heit, hat er bereits bei der kumenischen
Begegnung beim Weltjugendtag in Kéln
1985 ausdriicklich als sein Modell von
Okumene ausgegeben.

Eine solche hoffnungsvolle Perspektive
setzt freilich voraus, dass die Kirchen sich
von dem dramatischen Wandel, den ich in
aller Kiirze skizziert habe, nicht ins Bocks-
horn jagen lassen. Der dramatische Wan-
del der Religiositdt in Europa bietet keinen
Anlass dazu, von einem unaufhaltsamen

Verschwinden der Religion zu sprechen.
Nach wie vor gehért die Gberwaltigende
Mehrheit der Europder und ebenso die
deutliche Mehrheit der Deutschen einer
christlichen Kirche an. Es gibt deshalb
keinen Grund dazu, die Gesellschaft im
Ganzen schlicht als sakular zu bezeich-
nen. Vielmehr ist die sdkulare Option eine
Haltung neben anderen - eine Haltung,
die Respekt verdient und Bedeutung hat,
aber keinen Alleinvertretungsanspruch im
offentlichen Diskurs erheben kann. Die
sakulare Option ist eine wichtige Stimme
innerhalb einer religios und weltanschau-
lich plural gewordenen Gesellschaft.

Dariiber, in welche Richtung sich die
Gewichte in den vor uns liegenden
Jahrzehnten verschieben werden, kann
man sich mancherlei Gedanken ma-
chen. Sehr viel wird davon abhdngen, in
welchem Geist die christlichen Kirchen
auf die veranderte Situation reagieren.
Sie werden - so hoffe ich - den Vertrau-
ensverlust, den sie gerade in der jungsten
Zeit erlitten haben, selbstkritisch aufar-
beiten und die missionarische Situation
ernst nehmen, in die sie in einem Land
mit einer langen christlichen Tradition
geraten sind. Sie werden mit dem Islam
im Geist von Klarheit und guter Nachbar-
schaft koexistieren, aber darauf beharren,
dass auch der Islam die Unterscheidung
zwischen Religion und Politik respektiert
und sich den Geist von Religionsfreiheit
und Toleranz innerlich aneignet. Sie wer-
den neue Formen von Religiositat kritisch



prifen, aber vor allem die hinter ihnen
stehenden Fragen und Sehnsiichte der
Menschen aufnehmen und eigenstandige
christliche Antworten auf sie geben. Sie
werden schlieBlich die sdkulare Option
ernst nehmen, sich aber gerade auch
durch sie dazu herausfordern lassen, auf
die drangenden gesellschaftlichen und
existenziellen Probleme unserer Zeit aus
dem Geist christlichen Glaubens und Hof-
fens zu antworten. Sie werden zugleich in
der Praxis christlicher Nachstenliebe nicht
nachlassen. SchlieBlich ist den Christen
und den Kirchen nicht ein Geist der Ver-
zagtheit anvertraut, sondern ein Geist der
Kraft, der Liebe, der Besonnenheit, wie es
einmal beim Apostel Paulus heift.

Il.

Wenn man aus einer solchen Perspektive
auf die konkreten Handlungsbedingungen
fur die Kirchen in Europa schaut, lohnt es
sich, bei der Frage zu verweilen, welche
Stellung die Kirchen und andere Religi-
onsgemeinschaften denn in der Euro-
paischen Union haben, die wir verstarkt
nicht nur als eine Wirtschafts-, sondern
auch als eine Wertegemeinschaft ver-
stehen wollen. Diese Frage notigt zu der
Feststellung, dass Europa auch im Blick
auf das Staat-Kirche-Verhaltnis plural ist.
Zwar gilt als allgemeines Kennzeichen
der westlichen politischen Kultur - der
Berliner Historiker Heinrich August Wink-
ler hat das wunderbar herausgearbeitet

- die Unterscheidung zwischen Staat und
Religion. Jesu Wort zu der Steuermiinze

- ,Gebt dem Kaiser, was des Kaisers ist,
und Gott, was Gottes ist" - gilt zu Recht
als Fundamentalsatz der europdischen
und der westlichen politischen Kultur. Die
darin liegende Tendenz zur Sékularisie-
rung der politischen Ordnung ist freilich
von den Kirchen selbst nicht durchweg
freiwillig und teilweise auch erst nach
erheblichem Zdgern bejaht worden. Nun
freilich sehen sich die Kirchen selbst dazu
veranlasst, diese Unterscheidung gegen-
uber einer islamischen Religionskultur zu
verteidigen, die eine solche Differenzie-
rung gerade nicht kennt. Doch innerhalb
eines solchen Konsenses gibt es in Europa
unterschiedliche Varianten der Ausge-
staltung des Staat-Kirche-Verhaltnisses
zwischen einem ausgepragten, wenn auch
Jhinkenden" Laizismus, wie er in Fran-
kreich und im Ubrigen auch in Belgien
herrscht, und einer Ordnung, die durch
die klare Vorherrschaft von Mehrheitskon-
fessionen (wie in Schweden und Spanien)
bis zu Restbestdnden eines Staatskirchen-
tums (wie in GroBbritannien). Zwischen
diesen beiden Eckpunkten - Laizismus, der
die Religion zur Privatsache erklart, und
aufgekldrte Reste von Staatskirchentum

- ist die deutsche Verhaltnisbestimmung
von Staat und Kirche keineswegs nur ein
Kompromissmodell. Sie hat in diesem
Spektrum einen eigenstandigen Ort. Sie
verbindet die wechselseitige Unabhan-
gigkeit von Kirche und Staat mit der
Anerkennung des Offentlichkeitsauftrags
der Kirchen. Diese Kombination ist die
besondere Pointe.



Die fortschreitende europdische Einigung
war in den letzten Jahrzehnten von der
Frage begleitet, ob diese unterschied-
lichen Ausgestaltungsformen des Staat-
Kirche-Verhaltnisses sich bei starkerer
europaischer Integration wiirde halten
lassen, oder ob es eine Angleichung - und
dann mdglicherweise auf dem niedrigsten
gemeinsamen Nenner beispielsweise fran-
z0sischer Prdgung - geben werde.

Man kann mit guten Griinden sagen: Seit
dem EU-Vertrag von Lissabon, der am

1. Dezember 2009 in Kraft trat, ist das
Verhaltnis zwischen den europdischen
Ausformungen der Beziehung von Staat
und Kirche und der europaischen Uni-
on rechtlich geklart. Im Artikel 17 des
Lissabonner Vertrages heiBt es: (1) Die
Union achtet den Status, den Kirchen und
religiose Vereinigungen oder Gemein-
schaften in den Mitgliedsstaaten nach
deren Rechtsvorschriften genieBen und
beeintriachtigt ihn nicht. (2) Die Union
achtet in gleicher Weise den Status, den
weltanschauliche Gemeinschaften nach
den einzelstaatlichen Rechtsvorschriften
genieBen. (3) Die Union pflegt mit diesen
Kirchen und Gemeinschaften in Anerken-
nung ihrer Identitat und ihres besonderen
Beitrags einen offenen, transparenten
und regelmaBigen Dialog." Damit hat ein
Prozess seinen Abschluss gefunden, der
hochst vielschichtig ist und der neuer-
dings in einer Bamberger Dissertation
von Sylvia Losansky? eine musterglltige
Darstellung gefunden hat.
m@‘fentliche Kirche fiir Europa.

Eine Studie zum Beitrag der christlichen Kirchen

zum gesellschaftlichen Zusammenhalt in Europa,
Leipzig 2010.

Die jlingste Phase dieses Prozesses be-
ginnt mit den kirchlichen Stellungnahmen
zum europdischen Verfassungsprozess
seit den friihen Neunzigerjahren. Insbe-
sondere die deutschen Kirchen, in groBer
Gemeinsamkeit von katholischer und
evangelischer Kirche, pladierten in diesem
Verfassungsprozess beharrlich dafir,
dass die Kirchen in den Prozeduren und
Strukturen der EU einen angemessenen,
ihre Eigenart respektierenden Platz fan-
den, und dass dabei die Besonderheit des
einzelstaatlichen Staat-Kirche-Verhalt-
nisses berlcksichtigt werde. Zum einen
wurde also der Versuch unternommen,
das Verhaltnis zwischen dem politischen
Gemeinwesen auf der Ebene der Europa-
ischen Union und den Kirchen im Geist
der Partnerschaft auszugestalten; zum
anderen sollte verhindert werden, dass
das Verhaltnis zwischen Staat und Kirche
bzw. Staat und Religion auf europdischer
Ebene auf dem Niveau des kleinsten
gemeinsamen Nenners vereinheitlicht
wirde.

Im Jahr 1995 machten die Evangelische
Kirche in Deutschland und die Deutsche
Bischofskonferenz dazu zum ersten

Mal einen Formulierungsvorschlag mit
folgendem Wortlaut: ,Die Gemeinschaft
achtet die verfassungsrechtliche Stel-
lung der Religionsgemeinschaften in
den Mitgliedstaaten als Ausdruck der
Identitdt der Mitgliedstaaten und ihrer
Kulturen sowie als Teil des gemeinsamen
kulturellen Erbes." Dieser VorstoB3 schlug



sich in einer Erklarung nieder, die dem
Amsterdamer Vertrag von 1997 beigefligt
wurde. Diese Erkldrung - vor 13 Jahren -
brachte die Achtung vor dem Status der
Kirchen, religiosen Vereinigungen und
weltanschaulichen Gemeinschaften nach
der Ordnung der jeweiligen Einzelstaaten
zum Ausdruck. Die Kirchen wirdigten
diesen Schritt, hielten aber an der Ziel-
setzung eines eigenen Kirchenartikels in
der erhofften Europaischen Verfassung
fest. Daneben bestand ihr besonderes
Ziel darin, die Wertgebundenheit und

die soziale Dimension der Europdischen
Union in der Verfassung deutlich zum
Ausdruck zu bringen. Ferner traten sie fiir
den Fall, dass es zu einer Praambel einer
Europdischen Verfassung kame, dafur
ein, dort der pragenden Bedeutung der
judisch-christlichen Tradition einen ange-
messenen Platz einzurdumen und dies mit
einem Bezug auf die Verantwortung vor
Gott und den Menschen zu verbinden. Ich
personlich bezeichne diese Formel Gbri-
gens nicht als eine invocatio dei. Das ware
die im 19. Jahrhundert vielerorts geltende
und gelegentlich bis ins 20. Jahrhundert
durchgehaltene Tradition, nach der eine
Verfassung ,im Namen des dreieinigen
Gottes" gegeben wird: eine Anrufung des
Namens Gottes mit exklusivem Bezug

auf das christliche, ndmlich das trinita-
rische Gottesverstindnis. Die Verantwor-
tungsformel, furr die unser Grundgesetz
exemplarisch steht, enthalt keine An-
rufung Gottes. Sie beschreibt vielmehr
einen Verantwortungshorizont, zu dem

die einzelnen Birgerinnen und Biirger ihr
eigenes Verhaltnis haben kdnnen, so dass
sie durch diese Formel auch nicht geno-
tigt werden, nun ihrerseits zu denken, sie
seien von Verfassungs wegen auf einen
bestimmten Glauben verpflichtet. Diese
Besonderheit trat noch einmal deutlich
hervor, als nach 1990 dariiber diskutiert
wurde, ob diese Verantwortungsformel

in der Praambel des Grundgesetzes auch
nach der Wiedervereinigung Deutsch-
lands Bestand haben kdnne. Zur gleichen
Zeit ist Uibrigens gleichsam als Beweis
dafir, dass sie keineswegs Uberholt ist,
genau diese Formel in Gerhard Schroders
Niedersachen durch Volksentscheid in die
dortige Verfassung eingefligt worden.

Kardinal Lehmann und ich sind in den
letzten sechs Jahren noch mehrfach
gemeinsam in der beschriebenen Rich-
tung tatig geworden. In der Konsequenz
haben wir auch unsere Enttduschung
uber die Prdambel fiir den Europdischen
Verfassungsvertrag nicht verhehlt, die
undifferenziert vom kulturellen, religidsen
und humanistischen Erbe Europas sprach,
aus dem sich die unverletzlichen und
unverauBerlichen Rechte des Menschen
sowie Freiheit, Demokratie, Gleichheit und
Rechtstaatlichkeit als universelle Werte
entwickelt haben. Ich glaube, wir waren
nicht ganz falsch beraten, wenn wir den
Eindruck hatten, dass in der Abfolge

dem Humanistischen ein besonderes
Achtergewicht gegeben und das Religi-
ose, zwischen Kultur und Humanismus



eingefligt, nach Méglichkeit so relativiert
werden sollte, dass auch Franzosen und
Belgier zustimmen konnten. Doch damit,
dass Frankreich und die Niederlande die
Ratifikation des Verfassungsvertrages
verweigerten, verlief auch die Diskussion
uber dessen Praambel im Sande. Deswe-
gen kann man aber nicht im Blick auf den
Vertrag von Lissabon sagen, das sei ja eine
riesige Niederlage fur die Kirchen, denn
die judisch-christliche Tradition oder erst
recht die Verantwortung vor Gott und den
Menschen seien nicht erwdhnt. Da der
Vertrag von Lissabon keine Prdambel hat,
gab es auch keine Moglichkeit, in diese
Praambel etwas einzubringen.

Ich bleibe dabei: Gerade unter der Per-
spektive, dass es nur zu einem solchen
Vertrag" kam, ist es von erheblicher
Bedeutung, dass er den kirchlichen Erwar-
tungen in anderer Hinsicht ganz deutlich
entspricht. Die Europaische Grund-
rechtecharta ist ausdriicklich einbezogen.
Der Beitrag der Kirchen sowie anderer
Religions- und Weltanschauungsgemein-
schaften flr Europa wird durch einen ge-
regelten Dialog der europdischen Institu-
tionen mit ihnen auf Dauer gestellt. Und
die Praxis, so vorzugehen, fing im Ubrigen
schon an, bevor der Vertrag von Lissabon
in Kraft getreten war. Daran schlieBen
sich weitergehende Winsche und Vor-
schldge an. Zu ihnen gehdrt beispielswei-
se, dass die Europdische Kommission nun
auch eine Abteilung fur religidse Fragen
brauche, insbesondere gelte das fir den

Europdischen Auswartigen Dienst. Denn
angesichts der weltweiten Verletzung von
Religionsfreiheit kann man sich eine ge-
meinsame AuBenpolitik der Europdischen
Union gerade in menschenrechtlichen
Fragen liberhaupt nicht vorstellen, ohne
eine groBere Aufmerksamkeit, und das
heiBt ja auch immer, eine detailliertere
Kenntnis dieser weltweit auBerordentlich
beunruhigenden Situation.

Ich habe diesen Vorgang exemplarisch
geschildert, weil sich die Auswirkung von
Religiositat in Europa nicht im luftleeren
Raum vollzieht, sondern Bodenhaftung
von beiden Seiten braucht, die hier
beschrieben worden sind. Einerseits: Wie
nehmen eigentlich die Kirchen im Kreis
anderer Religionsgemeinschaften diese
Situation wahr? Andererseits: Welche
Handlungs- und Gestaltungsmdglich-
keiten finden sie innerhalb der Rahmen-
bedingungen vor, die das sich entwickeln-
de Europa ihnen bietet?

M.

In diesem Zusammenhang gibt es - und
dem will ich mich in einem dritten Schritt
noch zuwenden - natirlich eine Fiille von
Anfragen, Einwdnden, AnstdBen aus einer
europdischen Perspektive hinsichtlich der
Frage: Wie steht es denn mit der gesell-
schaftlichen und politischen Stellung der
Religionen heute und morgen.

In den letzten Jahren hat in diesem Zu-
sammenhang das Kreuz als Symbol starke



exemplarische Bedeutung gewonnen.
Zwar hat auch das deutsche Bundes-
verfassungsgericht in der Auseinander-
setzung um das Kruzifix in bayerischen
Klassenzimmern festgestellt, dass
Schilerinnen und Schiler nicht gegen
ihren Willen bzw. denjenigen ihrer Eltern
Junter dem Kreuz" lernen missen, wie die
suggestive Formel hieB3. Trotzdem hat das
Urteil des Europdischen Gerichtshofs vom
3. November 2009 Gber das Kruzifix in
italienischen Schulen fiir neues Aufsehen
gesorgt, weil es die generelle Behauptung
aufstellt, dass Kruzifixe in 6ffentlichen
Schulen gegen das Gebot der Religi-
ons- und Bildungsfreiheit verstoBBen.
Wahrend nach der einen Auffassung, auf
die man sich sozusagen in der Diagonale
zwischen der bayerischen Wirklichkeit
und dem Beschluss des Bundesverfas-
sungsgerichts geeinigt hat, ein solcher
Konflikt nur dann auftritt, wenn einzelne
Schiilerinnen und Schiler sich durch das
Aufhdngen des Kreuzes in ihrer Reli-
gionsfreiheit subjektiv wirklich beein-
trachtigt fihlen, wird im anderen Fall ein
solcher Konflikt generell behauptet. Wo
immer ein Schiler ein Kreuz sieht, ist er
in seiner Bildungs- und Religionsfreiheit
beeintrachtigt. Diese Aussage in ihrer
Konsequenz bis zu Ende gedacht, flihrt
natlrlich zu der Notwendigkeit, religiose
Symbole aus dem offentlichen Raum
generell zu verbannen.

Hans Maier, Ihnen allen wohlbekannt,
hat einmal das Gedankenexperiment

gemacht, wie Europa aussahe, wenn man
alle Zeichen fir die christliche Prasenz
aus dem offentlichen Raum verschwinden
lieBe. Alle Kirchen missten dem Erdboden
gleichgemacht werden, nicht nur die Gar-
nisonskirche in Potsdam; Klgster hatten
keinen Ort mehr, Wegkreuze missten
verschwinden. Selbstverstandlich kdme
jemand, der sagt, auch Gipfelkreuze seien
von diesem Verbot betroffen. Christlich
getragene Krankenhduser, soweit es sie
denn noch gabe, missten sich so uner-
kennbar machen, wie alle christlichen
Institutionen in Frankreich, die fur die
Ausfihrung ihrer sozialen Arbeit staatli-
che Unterstiitzung in Anspruch nehmen.
Es wére ein Vorgang, den man sich in
seiner praktischen Durchfihrung kaum
richtig ausmalen kann. Aber man muss
sich liberlegen, was ein solches Gedan-
kenexperiment in der geistigen Substanz
bedeutet.

In der Tat, die kulturelle Wirklichkeit Euro-
pas ist plural: Antike, diese Ubrigens auch
noch in der groBen Unterschiedenheit
zwischen griechischer und lateinischer
Tradition, und die Bibel, oder wenn man es
in Stddten sagen will: Athen, Rom und Je-
rusalem. Ein christlicher Monopolanspruch
auf die Identitat Europas wére das Ver-
kehrteste, was man erheben kdnnte. Aber
den christlichen Beitrag zur europdischen
Kultur zu verschweigen und zu verklei-
nern, ware natirlich absolut falsch.

Das ist nicht nur eine Erinnerung an ein
historisches Erbe, sondern gleichzeitig



eine Aufgabe fiir die Zukunft. Die Ten-
denz, die ich an dem Beispiel des Urteils
zu Kruzifixen in italienischen Schulen
verdeutlicht habe, ist ein Bestandteil des
gegenwartigen europaischen Diskurses.
Eine solche Tendenz ist mit der Anerken-
nung des Offentlichkeitsauftrags der Kir-
chen, aber auch mit der Gewahrleistung
der korporativen Religionsfreiheit wie mit
dem Respekt vor der Kultur prdgenden
Bedeutung der jiidisch-christlichen Uber-
lieferung nicht vereinbar. Hier kiindigt
sich erneut ein Konflikt zwischen einer
starken Betonung der negativen Religi-
onsfreiheit auf der einen, der positiven,
individuellen wie korporativen Religions-
freiheit auf der anderen Seite an. Im Kern
ist es ein Konflikt zwischen Laizismus und
einer die Religionsfreiheit achtenden und
fordernden staatlichen Neutralitat.

In die deutsche Debatte fand diese Frage
unlangst vor allem dadurch Eingang, dass
die neue niedersachsische Sozial- und
Integrationsministerin Aygiil Ozkan sich
furr ein generelles Verbot von Kreuzen in
Klassenzimmern aussprach. Sie konnte
die kritische Reaktion auf diesen Vorsto3
schnell dadurch ausgleichen, dass sie bei
ihrer Vereidigung die religitse Beteuerung
verwandte und ihren Amtseid mit dem
Zusatz sprach, ,so wahr mir Gott helfe".
Dass dies von kirchlicher Seite auf Kritik
stieB, hat mich auBerordentlich verwun-
dert. Denn dazu, die religiése Beteuerung
zu verwenden, hat eine muslimische Mini-
sterin in Deutschland ein selbstverstand-

liches Recht; Christen sollten sich dartber
freuen, anstatt es zu kritisieren. Dieses
Recht gilt Gibrigens unabhéngig davon,
ob diese Ministerin, wie es geschah, die
Uberzeugung ausdriickt, dass der Gott
der Christen, der Juden und der Muslime
ein und derselbe Gott ist, oder ob man,
wie von kirchlicher Seite geschehen, die
Unterschiede zwischen dem christlichen
und dem islamischen Gottesverstandnis
hervorhebt. Die Wahrheit ist, dass diese
beiden Aussagen sich iberhaupt nicht
ausschlieBen. Dass die Gottesverstand-
nisse unterschiedlich sind, wird man
sehr wohl sagen konnen. Denjenigen, der
beim nochmaligen Nachdenken so kiihn
ist, daraus zu schlieBen, dass es mehre-
re Gotter gibt, den mochte ich erstmal
sehen; und ich mochte gern wissen, wie
er das mit seinem eigenen Monotheismus
vereinbart. Wenn Christen und Muslime
sich (und das tun sie doch) sich zu dem
einen Gott bekennen, kdnnen sie gar nicht
anders, als in dem von verschiedenen
Glaubensweisen bekannten Gott ein und
denselben Gott zu sehen. Dass sie unter-
schiedliche Gottesverstandnisse haben,
berechtigt noch nicht zu der Aussage,

es gebe mehrere Gotter. Anders gesagt:
Dass Gott einer ist, schlieBt Differenzen
im Gottesverstandnis nicht aus, wie wir
derzeit deutlich erleben.

Damit sind wir mitten in den neuen
Herausforderungen durch die europdische
Prdsenz des Islam. Gerade kritische
Muslime in Deutschland férdern biswei-



len eine laizistische Mentalitat. Dem ist
entgegenzuhalten, dass auch ein weiter
entwickeltes Religionsverfassungsrecht
nach der in Deutschland gewachsenen
Auffassung nicht von der These ausgeht,
Religion sei Privatsache, sondern an die
o6ffentliche Bedeutung der Religion und
die férdernden Neutralitdt des Staates
ankntpfen muss. Der Respekt vor der
gleichen Religionsfreiheit von Muslimen
kann auf korporativer Ebene nicht dazu
fuhren, dass die christlichen Kirchen auf
den mit ihrem Kirchesein verbundenen
6ffentlichen Status verzichten. Wenn
muslimische Verbande aus Griinden

des eigenen Selbstverstandnisses einen
solchen Verzicht Uben, ist das ihr gutes
Recht. Aber man kann von den Kirchen
nicht verlangen, es ihnen gleichzutun.
Umgekehrt aber verlangt der Respekt
vor der Religionsfreiheit auch, dass
religionsbestimmte Handlungen wie das
Tragen des Kopftuchs in der Offentlichkeit
hingenommen werden. Solche Hinnahme
gehdort zur Toleranz. Davon ist die Frage
des besonderen Zuriickhaltungsgebots
flr Staatsbeamte, also das Kopftuch der
Lehrerin, deutlich zu unterscheiden. Auch
mag man sich Gefahrdungen der 6ffent-
lichen Sicherheit und Ordnung durch die
vollstandige Verhillung von Menschen
ausmalen; doch zu einer solchen Gefédhr-
dung gibt die bisherige Zahl der Burka-
Tragerinnen in Deutschland - Gott sei
Dank - kaum einen unmittelbaren Anlass.
Aber eine gesellschaftliche Debatte unter
der Uberschrift ,freie Menschen zeigen

20

ihr Gesicht" finde ich durchaus angezeigt.
Sie hat, um ehrlich zu sein, fiir mich einen
absoluten Vorrang vor der Forderung
nach neuen gesetzlichen Regelungen.

SchlieBlich haben wir eine gesellschaft-
liche Diskussion tber das Diskriminie-
rungsverbot und dessen Auswirkung im
Arbeitsrecht. Zunachst ein Beispiel aus
der Diakonie: Hier wird derzeit die Frage
durchgefochten, ob die Kirchen das Recht
haben, die berufliche oder auch ehren-
amtliche Mitarbeit von der Kirchenzu-
gehdrigkeit und, mehr noch, von einem
inneren Verhaltnis zum christlichen Glau-
ben und zum kirchlichen Auftrag abhén-
gig zu machen. Die Evangelische Kirche

in Deutschland hat auf diese Situation
dadurch reagiert, dass sie die Kirchenzu-
gehdrigkeit von kirchlichen Mitarbeitern
und die Loyalitdt gegenlber dem kirch-
lichen Auftrag in einer Loyalitdtsrichtlinie
ausdriicklich geregelt und auch klare
Bestimmungen Uber das Verhaltnis von
Diakonie und verfasster Kirche getroffen
hat. In der Debatte dartiber war vielen gar
nicht bewusst, dass auch dies eine Ent-
wicklung ist, die durch die Weiterentwick-
lung der europdischen Situation und ihre
unmittelbaren gesellschaftlichen Auswir-
kungen bei uns zustande kommt, weil das
Diskriminierungsverbot, so sinnvoll es be-
dachtsam angewandt auch ist, zu solchen
Exzessen flhrt, dass sogar etwas verlangt
wird, was man nicht einmal mehr nur als
eine Selbstsdkularisierung der Kirche, son-
dern eigentlich als eine Selbstaufgabe der



Kirche in einem Kernbereich der ldentitdt
ihres Lehrens und Handelns bezeichnen
musste.

Wir brauchen Europa, so hat Jirgen Ha-
bermas erklart. Damit habe ich begonnen.
Am Schluss will ich hinzufligen: Europa
braucht die Religionsgemeinschaften, und
aus meiner Sicht sage ich nachdricklich:
Europa braucht die Kirchen. Sie miissen
ihren Beitrag zur Wahrung der Religions-
freiheit in Europa und zum Eintreten flr
die Religionsfreiheit weltweit leisten. Sie
mussen darauf hinwirken, dass Europa
sich seiner eigenen Wertbasis bewusst
ist. Sie missen daflir werben, dass die
judisch-christliche Uberlieferung unseres
Kontinents, die Verantwortung vor Gott
und den Menschen in ihrem Gewicht
gewdrdigt werden, auch wenn es bisher
keine Europaische Verfassung gibt, in der
das steht. Auch ohne eine solche Verfas-
sung konnen die Kirchen fiir einen Geist
eintreten, der von der Verantwortung vor
Gott und den Menschen gepragt ist.

So sehr uns gerade in diesen Umbruchs-
zeiten und in der aktuellen Beunruhigung
durch Vertrauenskrisen, in die die Kirchen
selber geraten sind, die eigene Situation,
der Nahbereich, fir viele beispielsweise
die eigene Gemeinde, die eigene Didzese
oder die eigene Landeskirche pragt, so
sehr missen wir solche Entwicklungen
zugleich in einem globalen Zusammen-
hang sehen. Die Globalisierung bewirkt
fur viele Menschen neuartige Verunsi-

cherungen. lhre personlichen Lebensper-
spektiven werden in die Ungewissheiten
hineingezogen, die sich aus der Vorherr-
schaft global wirksamer Marktmecha-
nismen, aber auch aus dem Missbrauch
wirtschaftlicher Macht und aus dem
Mangel an weitsichtiger und sachge-
maBer politischer Regulierung ergeben.

Global sind auch die Fortschritte von
Wissenschaft und Technik mit ihren
bisher unbekannten Auswirkungen auf
unser Verstandnis des Lebens. Man

denke in diesen Tagen an den Schritt zur
synthetischen Biologie mit ihren tiefen
Auswirkungen auch auf Anfang und Ende
des menschlichen Lebens, und die durch
sie ausgeldsten tiefgreifenden Verande-
rungen menschlicher Beziehungen.

Menschen suchen nach Orten verldss-
licher Solidaritat und verbindlicher
Orientierung. Manchmal habe ich den
Eindruck, dass unsere Kirchen dieses neue
Suchen und Fragen noch gar nicht in sich
aufgenommen haben, weil sie nach wie
vor ganz stark an ihre herkémmlichen,
wenn auch erodierenden Milieus gebun-
den sind. Jedenfalls ist die Antwort auf
solche Herausforderungen noch nicht zu
einer deutlich erkennbaren Prioritat kirch-
lichen Handelns geworden. Denn wére

es so, dann wiirden die Kirchen - um es
in der Sprache des Reformprojekts der
Evangelischen Kirche in Deutschland zu
sagen - eine Konzentration auf den Kern
ihres Auftrags mit einer deutlichen Au-

21



Benorientierung verbinden, einer Orien-
tierung namlich hin zu den Menschen, die
zwar fragen, denen aber die Antwort des
christlichen Glaubens fremd geworden
ist. Dass die Kirchen sich dieser Aufgabe
beherzt stellen, ist meine Hoffnung. Denn
ihr wichtigster Auftrag liegt darin, sich
den Herausforderungen unserer Zeit so zu
stellen, dass den Menschen die Orientie-
rungskraft des Evangeliums begegnen
kann. Es gibt keinen Grund dazu, auf diese
Herausforderungen aus einem Geist der
Resignation, einem Geist der Verzagtheit
zu reagieren. Christen sind von Hoffnung
bestimmt; schwierige Situationen ldhmen
die Hoffnung nicht, sondern fordern sie
heraus.

22



Ausziige aus der Diskussion

Prof. Dr. Dr. h.c. Heinrich Oberreuter:
Nach diesem Beifall braucht man gar nicht
mehr herzlichen Dank zu sagen. Er ist
ausgesprochen. Ich sage es aber trotzdem,
Dank fiir einen Vortrag, der mit Hoffnung
endete und wenn ich ihn recht inter-
pretiere, eigentlich auch mit Hoffnung
begann; denn Sie sind nicht eingestie-
gen auf die These der Verzweiflung, des
schicksalhaften Ausrinnens der Religion
und der religiosen Orientierungen. Sie
haben darauf aufmerksam gemacht, dass
religiose Pluralitdt neben der sakularen
Option steht, dass sdkulare Bereiche neben
religios bestimmten stehen. Sie haben

Ihre Hoffnung investiert in die ,Vielfalt

in Gemeinsamkeit" und Sie haben uns

im Grunde gezeigt, dass im 6ffentlichen
Leben - auch im Verfassungsleben - die
laizistischen und die religiésen Traditionen
nebeneinander stehen. So bringt es libri-
gens auch die neue polnische Verfassung
zum Ausdruck. Und Sie haben uns zum
Schluss Mut gemacht, soweit wir dieses
Mutes bedirfen oder auch begierig sind.
Ich kann ja nicht ausschlieBen, dass in
diesem Saal auch Agnostiker sitzen, die
mit dem Thema gar nichts am Hut haben.
Sie haben aber auch darauf aufmerksam
gemacht, dass man, was die Stellung der
Religion in der Offentlichkeit betrifft, auch
nicht zu resignieren Anlass hat. Auch da
waren Sie sehr optimistisch, vielleicht ein
bisschen aus der deutschen Position der
amicabilis compositio zwischen Staat und
Kirche. Was Europa betrifft, hatte ich fast
den Eindruck, die Aggressivitat der laizis-

23



tischen Position nimmt zu. Aber auch sie
hat das Recht, sich zu artikulieren.

Meine Damen und Herren, diese Bemer-
kungen habe ich formuliert, um lhnen die
Chance zu geben, Ihre Gedanken zu sam-
meln. Wer wagt es? Bitte schon.

Publikumsfrage: Bischof Huber, Sie ha-
ben in lhrem Vortrag interessanterweise
den Begriff Amtskirche gar nicht erwdhnt.
Verschuldet denn nicht die Amtskirche vor
allem die Entkirchlichung und die Ent-
christlichung, denn die Amtskirche spielt ja
die Machtposition in der Religiositdt aus.
Wir sind individuell glaubenswillig und
glaubensfdhig. Ich kenne keinen aus
meinem Freundes- und Bekanntenkreis,
der seine Einstellung zum Christentum
gedndert hat. Aber wohl zur Kirche.

Bischof i. R. Prof. Dr. Dr. h.c.
Wolfgang Huber: In der Tat habe ich mit
dem Begriff der Amtskirche groBBe Pro-
bleme, obwohl ich weiB3, dass das Bild von
Kirche in vielen Fallen - heute dbrigens in
der Mediengesellschaft noch verstarkt -
durch bestimmte Erscheinungen in der so-
genannten Amtskirche gepragt ist. Wir ha-
ben ja in vielen Fallen, auch bei Christen,
die Glieder einer bestimmten Kirche sind,
das Phanomen, dass ihre Wahrnehmung
der Kirche weitgehend, manchmal sogar
ausschlieBlich, durch mediale Kenntnis-
nahme bestimmt ist und dass Erschrecken
und Enttduschung - und Griinde dazu ha-
be ich in meinem Vortrag auch ausdriick-

24

lich genannt - dann nur ganz schwer aus-
geglichen und kompensiert werden
kénnen durch die Erfahrung konkreter
christlicher Gemeinschaft am Ort des ge-
lebten christlichen Lebens, namlich in
Gemeinden, in christlichen Gruppen und
Kreisen, in gemeinsamen Projekten. Da
muss man ein vielfaltigeres Bild haben, als
dass man nur an die von mir hochge-
schatzte Ortsgemeinde denkt.

Aber wir wissen, dass auch die Beteili-
gungsformen in der Kirche inzwischen
sehr viel vielfaltiger sind. Ich stimme |h-
nen darin sehr zu, dass bei den Reaktionen
auf die erschreckenden Entwicklungen der
letzten Zeit nach meiner festen Uberzeu-
gung - und Sie provozieren mich jetzt zu
dieser sehr personlichen und sehr ehr-
lichen Aussage - nur der Geist der klar er-
kennbaren Selbstkritik, BuBe und Umkehr
angemessen gewesen ware dafir, dass er
Nachdenklichen jedenfalls ermdglicht hat-
te, nun den Weg auch mitzugehen. Und
ich traue mich das zu sagen, weil derjeni-
ge, der das in den letzten Monaten am
deutlichsten formuliert hat, einer der von
mir besonders verehrten und geschatzten
katholischen Intellektuellen ist, ndmlich
Ernst-Wolfgang Bockenfdrde, der in einer
LAuBensicht" in der Stiddeutschen Zeitung
die Bedeutung dieser Vorgange fur das
Kirchenverstandnis sehr deutlich gemacht
hat. Er hat gesagt, es gehe eben nicht an,
dass - um lhren Ausdruck zu verwenden -
die Amtskirche die Unantastbarkeit der
Kirche als Institution mit Vorrang gegen-
uber der Aufrichtigkeit beziglich be-



stimmter Vorgdnge und der klaren Solida-
ritdt mit den Opfern ausstattet. Von daher
liegt in diesen Vorgangen, so erschreckend
sie sind, ja auch die Mdglichkeit einer Off-
nung zu einer grundlegenderen Weiter-
entwicklung oder Revision im Verstandnis
der Kirche. Das wiirde im Ubrigen auch
dem 6kumenischen Miteinander sehr viel
Gutes tun, weil wir dann auch im Kirchen-
verstandnis ,evangelisch” und ,katholisch”
ein Stlick naher kdmen. Denn was uns
Evangelischen so leichthin von manchen
als eine Schwache unseres Kirchenver-
standnisses ausgelegt wird, hat doch sei-
nen Grund darin, dass wir fest davon
uberzeugt sind, dass die Kirche selbst
nicht nur die Botschaft von der Recht-
fertigung allein aus Gnade anderen ver-
kiindigt, sondern dass sie selbst diese Bot-
schaft auch braucht. Und das haben Sie
mit Ihrer Frage unter dem Stichwort
Amtskirche nach meinem Verstandnis
angesprochen.

Publikumsfrage: Herr Professor Ober-
reuter, Sie haben ganz recht, dass der Lai-
zismus aus Europa zu uns heriiber-
schwappt und einen aggressiven Stil
praktiziert. Das wird deutlich in vielen
Symptomen, die man jetzt nicht aufzdhlen
braucht. Aber ein Punkt ist ganz sicher -
den haben Sie, Herr Professor Huber, ge-
nannt - die Nichtdiskriminierungsricht-
linie. Ich glaube, diesen Missbrauch des
legitimen Anlegens der Richtlinie sollte
man mit der Tugend der Unterscheidung
Jetzt doch sehr stark in den 6ffentlichen

Diskurs einbringen und das Europdische
Parlament auffordern, eine Bestandsauf-
nahme, einen Bericht der Kommission an-
zufordern (ber die Erfahrungen mit dieser
Richtlinie. In einen solchen Bericht gehéren
natdirlich auch die missbréuchlichen An-
wendungen dieser Richtlinie, und meine
Frage ist, ob die Verbindungsbliros in Briis-
sel auf diesem Gebiet schon tdtig sind.

Prof. Huber: Nach meiner Kenntnis war
dieses Thema die Schwerpunktbeschafti-
gung der Verbindungsbiiros in Briissel
uber die letzten Jahre - beinahe hatte ich
gesagt: Jahrzehnte. Es war dies einer der
Hauptgriinde, deretwegen es richtig war,
dass wir, jedenfalls als Evangelische Kirche
in Deutschland, in Briissel in unserem Ver-
bindungsbiro kontinuierlich durch eine
Juristin oder einen Juristen vertreten wa-
ren; denn die juristische Arbeit an EU-
Richtlinien hatte hinterricks Auswir-
kungen auf die Realitdt des kirchlichen
Lebens, die man gar nicht frihzeitig genug
beobachten konnte. Wir sind davon lber-
zeugt, dass durch dieses kirchliche Mitwir-
ken die Antidiskriminierungsrichtlinie eine
Fassung hat, die einschlie3t, dass wir als
Kirchen das Recht haben, die Loyalitdt der
Mitarbeiterinnen und Mitarbeiter zu er-
warten und zum Kriterium zu machen.
Umso entsetzter sind wir dariiber, dass ein
deutsches Gericht, ndmlich ein Arbeits-
gericht in Hamburg, damit angefangen
hat, unter vermeintlicher Berufung auf
diese Richtlinie zu sagen, die Anforde-
rungen der Kirchenzugehdrigkeit und

25



eines inneren Verhaltnisses zur Kirche
seien rechtswidrig und diirfen nicht
geltend gemacht werden; denn dieses
Gericht maBt sich dabei an, seinerseits da-
riber zu entscheiden, welche Tatigkeiten
in der Kirche verkiindigungsnah sind und
welche Tatigkeiten als so verkiindigungs-
fern anzusehen seien, dass fir sie ein
besonderes Verhaltnis zum Auftrag der
Kirche nicht mehr erforderlich sei. Diese
Einmischung des Gerichts in die inneren
Angelegenheiten der Kirche ist von einem
AusmaB, das alles tber den Haufen wirft,
was die Rechtssprechung des Bundesver-
fassungsgerichts und andere Vorgédnge
eigentlich hinreichend klargemacht hat-
ten. So erwdgenswert ich natirlich Ihren
Vorschlag finde, auf der Ebene der Euro-
paischen Union die Auswirkungen dieser
Richtlinie sowohl durch die Transformati-
on in einzelstaatliches Recht als auch
durch die direkte Berufung auf sie auszu-
werten, so wichtig finde ich es zugleich,
dass man in Deutschland eine wirklich
kompetente Diskussion dariiber flihrt. Ich
sage ungeschiitzt und mit der Freiheit des
Nichtjuristen, dass auch Gerichtsurteile
ein bestimmtes Niveau nicht unterschrei-
ten sollten.

Prof. Oberreuter: Das sagt er natirlich
als Sohn eines brillanten Verfassungs-
juristen.

Publikumsfrage: Herr Bischof Huber,

Sie haben uns innerhalb der Europdischen
Union, das war das Europa, von dem Sie

26

sprachen, verschiedene Spielarten des Ver-
héltnisses der verfassten Religion der Kir-
chen zum Staat geschildert. Was wir ha-
ben, ist das deutsche Staatskirchenrecht.
Nun haben wir dieses Staatskirchenrecht ja
aus der Weimarer Verfassung direkt als Be-
standteil in das Grundgesetz ibernommen,
und man muss sich fragen, und das frage
ich Sie: Ist eigentlich dieses deutsche
Staatskirchenrecht wirklich zukunftsfihig?
Ist es imstande, die neuen Probleme, die
wir durch Erweiterung des Religionsspek-
trums haben, auf dessen Grundlage zu be-
wdltigen?

In der Weimarer Zeit, und in gewissem
Sinne gilt das natirlich auch fiir das
Grundgesetz, gab es die evangelische Kir-
che, die reformatorische und die katho-
lische Kirche und danach war das Ganze
ausgerichtet. Eine Verschwisterung in ge-
wissem Sinne von juristischen und staatli-
chen Einrichtungen als der Begriff der Kér-
perschaft des 6ffentlichen Rechts und die
Einziehung der Kirchensteuer durch den
Staat und Religionsunterricht unter dem
Schirm des Staates - alles wahnsinnig
praktisch und ordentlich und gut, solange
wir es mit dem alten Zustand zu tun hat-
ten. Was machen wir aber nun mit unseren
islamischen Zuwanderern, die nicht in
dieses Schema von verfasster Kirche pas-
sen? Wir miissen das immer irgendwie so
hinschnitzen, damit wir dieses einfiigen
kénnen in unser traditionelles System von
Staat und Kirche. Kann es sein, dass andere
Lédnder, die nicht diese Art von Verschwis-



terung, dieses spezielle Verhdltnis von
Staat und Kirche haben, sich leichter tun
im Umgang mit dieser, in diesem Sinne
auch globalisierten Welt, in der man es
eben mit vielen Religionen und vielen
Spielarten in einem Land zu tun hat?

Prof. Huber: Ich fange mit der zweiten
Frage an. Nach meiner Kenntnis hat es
nur Osterreich etwas leichter, weil die in
Osterreich lebenden Muslime nicht mehr-
heitlich aus der Turkei, sondern aus der
ehemaligen k. u. k. Monarchie, namlich
vorrangig aus Bosnien, stammen. Des-
wegen waren sie in eine Religionskultur
hineingewachsen, in der sie keine Schwie-
rigkeiten hatten, sich als Kérperschaft des
offentlichen Rechts zu verfassen. Wir ha-
ben es dagegen nicht nur einfach mit dem
[slam zu tun, sondern mehrheitlich mit
einem Islam, der tlirkisch - und das heift,
durch die turkische Variante des Laizismus
- gepragt ist. Die tlrkische Variante des
Laizismus ist ein staatsdirigistischer Laizis-
mus. Die Mitgliedsgemeinden von DITIB,
der groBten Organisation, sind staatlich
gelenkte - und zwar durch den tirkischen
Staat gelenkte - Gemeinden mit Imamen,
die vom tiirkischen Staat bezahlt, ausge-
bildet, mit Predigten versehen sind. An
diese Ausgangsbedingung, so formuliere
ich als erste These, kdnnen wir uns gar
nicht anpassen, weil dieser Islam unter der
Uberschrift des Laizismus, also einer ver-
meintlich radikaleren Trennung von Staat
und Religion, in Wahrheit eine Unterord-
nung der Religion unter einen bestimmten

Staat praktiziert, von der wir sagen mis-
sen, dass sie auch in Zukunft nicht die
deutsche Ordnung sein kann.

Bitte verstehen Sie das nicht als einen
irgendwie antiislamischen Affekt. Aber
ich selber habe mit keinem Thema in der
Tirkei gréBere Schwierigkeiten als mit
dem Thema der Religionsfreiheit - und
zwar nicht nur, weil ich die Situation
von christlichen Kirchen in der Ttirkei
angesprochen habe, sondern auch, weil
ich infrage gestellt habe, ob eigentlich
diese tlirkische Variante des Laizismus
mit einem europdischen Standard von
Religionsfreiheit und der damit not-
wendigerweise zusammengehorenden
Religionsneutralitat, dem Gebot der
Nichtidentifikation des Staates mit einer
bestimmten Religion, vereinbar ist.

Kommen wir von hier aus zu den Verhalt-
nissen in Deutschland: Die Weimarer Zu-
sammenfassung der staatskirchenrecht-
lich gewachsenen Grundelemente in der
deutschen Ordnung wurde nicht deswe-
gen ins Grundgesetz tilbernommen, weil
man keine Zeit gehabt hatte, sich etwas
Besseres einfallen zu lassen, sondern weil
sich die hohe Qualitat dieser Regelung in
der Debatte des Parlamentarischen Rats
erneut herausgestellt hat. Diese Qualitat
stellt sich auch in den gegenwartigen De-
batten wieder heraus. Ich habe keine ber-
groBen Probleme damit, statt von Staats-
kirchenrecht im Blick auf diese Ordnung
von ,Religionsverfassungsrecht” zu reden.

27



Ich verwende die Ausdriicke inzwischen
wechselweise, auch deswegen, weil man-
che diesen neuen Begriff ,Religionsverfas-
sungsrecht” mit dem Ziel verwenden, die
deutschen Regelungen laizistisch umzu-
deuten. Fiir den neuen Begriff allein gibt
es an sich durchaus einen guten Grund;
denn in den tragenden Aussagen der Wei-
marer Reichsverfassung, in den Artikeln,
die ins Grundgesetz aufgenommen wor-
den sind, kommt der Ausdruck ,Kirche"
gar nicht vor. Dort gibt es lediglich die be-
riihmte Bestimmung, es bestehe keine
Staatskirche - eine negativ etwas Be-
stimmtes ausschlieBende Bestimmung.
Aber sonst ist von ,Religionsgesell-
schaften” die Rede: in Antizipation einer
Pluralitat, die zu Beginn der Weimarer Zeit
so noch gar nicht vorhanden war. Die Wei-
marer Verfassungsvater haben ganz be-
wusst, eigentlich Uber die Realitat, wie sie
damals war, hinausgehend, den Allge-
meinbegriff der ,Religionsgesellschaft"
verwendet, weil sie wollten, dass alle sich
unter dem Dach des Verfassungsstaats zu-
rechtfinden kdnnten. Und sie haben, man-
che sagen zwei, andere sagen drei Stufen
des Status vorgesehen, in dem man sich
als Religionsgesellschaft nach freier Wahl
und Entwicklung befinden kann. Man
kann sich zum einen vereinsrechtlich or-
ganisieren. Man kann zum anderen den
Antrag stellen, Korperschaft des 6ffent-
lichen Rechts zu werden, und dabei nach-
weisen, dass man durch Verfassung und
Mitgliedschaft die Gewadhr der Dauer bie-
tet. Manche sehen eine dritte Stufe darin,

28

dass die groBen Kirchen im Vergleich zu
den anderen Religionsgemeinschaften, die
Kdrperschaften des 6ffentlichen Rechts
sind, einen in bestimmten Hinsichten be-
sonderen Status haben, der sich vor allem
in den Vertrdgen zwischen Staat und Kir-
che ausdrickt.

Der einzige konkrete Vorschlag, den ich
bezuglich einer Weiterentwicklung dieser
deutschen Regelung aus letzter Zeit ken-
ne, besteht darin, zwischen dem vereins-
rechtlichen Status und der Kérperschaft
des offentlichen Rechts noch eine Zwi-
schenstufe einzufiihren. Mir hat noch nie-
mand genau erklart, wie diese Zwischen-
stufe aussehen soll. Sie soll aber dem
Bedirfnis Rechnung tragen, dass die mus-
limischen Verbande und Moscheegemein-
den nach ihrem Selbstverstandnis nicht
Kérperschaft des 6ffentlichen Rechts sein
wollen und sein konnen. Es gibt keine An-
trdge und es gibt keine Genehmigungen,
aber sie fihlen sich durch den vereins-
rechtlichen Status zu niedrig eingeschatzt.
Ich finde jedoch, das Erfordernis der Ver-
lasslichkeit als Voraussetzung der Korper-
schaft des offentlichen Rechts sollte man
nicht preisgeben. Aber man mag das uber-
legen; die konkreten Verdnderungsvor-
schlage reduzieren sich auf diesen Punkt.
Es sei denn, man hat eine laizistische Ab-
sicht, und sagt, weil die muslimischen Ver-
bande und Moscheegemeinden noch gar
nicht ernsthaft am 6ffentlichen Raum
partizipieren wollten und sich gar nicht
dafiir institutionell aufstellten, sei die Ge-



legenheit giunstig, alle Religionsgemein-
schaften auf den Status der muslimischen
Verbande zurlickzufahren. Zu einer sol-
chen laizistischen Ausnutzung der aktu-
ellen Situation sage ich nur, dass ich fest
davon Uberzeugt bin, dass die christlichen
Kirchen dem nicht zustimmen werden. Ich
hoffe dariiber hinaus, dass die deutsche
Offentlichkeit insgesamt dem nicht zu-
stimmen wird, weil sie ein Geflihl dafir
besitzt, was sie daran hat, dass die Kirchen
am 6ffentlichen Raum partizipieren und
dadurch den Raum daflir offenhalten,
dass auch andere Religionen an diesem
6ffentlichen Raum partizipieren kénnen.

Wenn Sie das Thema Religionsunterricht
anschauen, haben Sie zwischen drei Mo-
dellen zu wahlen. Erstes Modell: Religions-
unterricht nach den Grundsatzen der Reli-
gionsgesellschaften, erteilt gemal Artikel
7 des Grundgesetzes. Die muslimischen
Verbinde entwickeln sich so weiter, dass
sie diese Rolle tatsachlich Gibernehmen
werden. Zweites Modell: Islamunterricht,
unterrichtet nach Lehrplanen des tir-
kischen Diyanet, der tlrkischen Religions-
behdrde, was ich fiir problematisch halte.
Drittes Modell: Islamkunde, unterrichtet
nach Lehrpldanen des deutschen Staates -
problematisch auch dies, weil der Staat
zundchst einen Ethikunterricht als Alter-
nativangebot fiir diejenigen, die nicht in
den Religionsunterricht gehen wollen, an-
bieten muss. Eine Religionskunde kann er
am ehesten im Rahmen eines solchen
Ethikunterrichts anbieten. Das muss dann

aber eine Religionskunde sein, die alle be-
trifft, und nicht eine spezielle islamische
Religionskunde. Diesen Ethikunterricht
versteht man in Bayern noch als ,Ersatz-
unterricht"; wir in Berlin haben in diesem
Zusammenhang noch andere Probleme.
Das sind die drei Mdglichkeiten. Zwei von
ihnen sind hochproblematisch, unabhan-
gig davon, ob Sie an der Verfassung etwas
andern oder nicht.

Nehmen Sie das andere spannende Pro-
blem, das in diesen Wochen so eine groB3e
Rolle gespielt hat: Islamische Theologie an
deutschen Universitaten. Der Wissen-
schaftsrat hat vollkommen recht, wenn er
fordert, dass das Fach stérker institutiona-
lisiert werden muss, Ubrigens nicht nur
wegen eines Ausbildungsbediirfnisses bes-
ser ausgebildeter islamischer Religionsleh-
rer und Imame, sondern auch als Beitrag
zum gesellschaftlichen Dialog. Wir brau-
chen mehr Menschen, die gesprachsfahig
sind, um einen Beitrag zum notigen Mit-
einander von Toleranz und Bereitschaft
zum Streit um die Wahrheit zu leisten. Der
Wissenschaftsrat schlagt jetzt vor, fiir die
Einheiten flr islamische Theologie Beirdte
zu schaffen, in denen nach einer nicht
geklarten Regel - aber die muss sich dann
finden - die islamischen Verbande Mit-
glieder entsenden kdnnen. Diese sollten
aber eigentlich im Laufe der Zeit besser
institutionalisiert werden, damit sie eine
eigenstandige Mitverantwortung dafir
wahrnehmen, welche Art von islamischer
Theologie denn nun an deutschen Univer-

29



sitdten einen Ort bekommen soll. Auch das
fuihrt eher dazu, dass man eigentlich da-
rauf hoffen muss, dass die islamischen
Verbande bei aller Freiheit, nicht Kirche
sein zu wollen, doch starker in eine Mit-
verantwortung fir die Wahrnehmung kor-
porativer Religionsfreiheit in unserem
Land hineinwachsen. Das muss die Zielset-
zung sein; eine bessere Voraussetzung da-
fiir als das deutsche System findet sich in
Europa nicht. Dieses System festzuhalten,
weiterzuentwickeln, aber nicht umzustr-
zen, ist auch angesichts dieser aktuellen
Herausforderung mein dringlicher Rat.

Publikumsfrage: Sie sprachen im We-
sentlichen (ber den Freiraum der Religiosi-
tdt und der Kirchen in den Staaten Euro-
pas. Wir haben aber zum anderen das
Phdnomen, dass der Staat nicht alles kann
und daher die Kirchen viele Aufgaben
(ibernehmen, bei denen der Staat nicht op-
timal handelt. Bei allen Diskussionen Giber
Hartz IV usw.,, die bayerische Diakonie
duBert sich zu diesem Thema. In anderen
europdischen Staaten gilt stérker als in
Deutschland, dass, wenn Sie in Not sind,
Sie zum Pfarrer gehen und um ein Almosen
bitten. Traditionell war das bei uns auch so,
wogegen es in Italien und in Frankreich
noch immer gdngig ist. Zweitens haben Sie
eine Rolle der Kirchen im Schulwesen.
Diejenigen Eltern, die mit dem staatlichen
Schulwesen nicht zufrieden sind, kénnen
Ja Privatschulen griinden, aber die Kirche
unterstiitzt auch oder hat selbst viele
Schulen, die eine Alternative zu den staat-

30

lichen Schulen bilden und damit dem ein-
zelnen Biirger mehr Freiheit geben. Drittes
Beispiel - Entwicklungshilfe: Es wird immer
kritisiert, dass die Entwicklungshilfe in
Afrika ein Fass ohne Boden sei. VVon den
kirchlichen Projekten, die die staatlichen
Mittel bei den einzelnen Gemeinden in
Afrika ansiedeln, wird eigentlich kaum
gesagqt, dass diese kirchliche, staatlich
untersttitzte Entwicklungshilfe fehl am
Platze sei.

Weitere Publikumsfrage: Ganz kurz.
Was Sie heute Giber Aufkldrung und
Christentum gesagt haben, ist alles grund-
falsch.

(Heiterkeit)

Prof. Oberreuter: Was machen wir da
jetzt, Herr Huber? Einen zweiten Vortrag?

Prof. Huber: Vielen Dank fiir diese klare
Aussage. Ich kénnte besser damit umge-
hen, wenn Sie sagen wiirden, an welchen
Punkten und in welchen Nuancen das
falsch ist. Aber darlber kénnen wir uns
vielleicht hinterher - -

Publikumsfrage: Das k6nnen wir spdter,
ein andermal, vielleicht schriftlich - -

Prof. Huber: - - ein andermal unterhal-
ten. Auf die Aussage als solche kann ich
nur zuversichtlich und fréhlich sagen:
Nein, grundfalsch ist das nicht, auch wenn
man sich Uber Einzelelemente streiten
mag. Zwischen christlichem Glauben und



Aufklarung besteht nicht eine einfache
Antithese. Jetzt berufe ich mich meiner-
seits noch einmal auf Papst Benedikt XVI.,
denn er hat nicht nur, als er noch Josef
Ratzinger hieB, sondern auch als Papst Be-
nedikt XVI. positiv auf die Aufklarung Be-
zug genommen. Das ist einem gar nicht so
deutlich, weil man den Eindruck hatte, es
habe sich gedndert. Aber im Zusammen-
hang der heiBen Debatte liber seine Re-
gensburger Rede hat er erklart, er wolle
mit dieser Rede in einen Diskussionspro-
zess mit dem Islam eintreten. Dies ver-
deutlichte er in einer Stellungnahme -
nach meiner Erinnerung vor islamischen
Vertretern, die er nach der Regensburger
Rede nach Rom eingeladen hatte. Zu den
groBen Erwartungen, die er dabei duBerte,
gehorte, dass der Islam ein geklartes und
positives Verhaltnis zur Aufklarung be-
kommt und damit - so nahezu wortlich -
den Schritt vollzieht, den die rémisch-ka-
tholische Kirche mit dem II. Vatikanischen
Konzil vollzogen hat. Das ist doch eine
Aussage, der im Blick auf das Thema der
Aufklarung viel zu denken gibt.

Nun gebe ich meinerseits gern zu, dass ich
im Blick auf das Verhaltnis des reformato-
rischen Fligels der christlichen Kirchen
zur Aufklarung noch ein bisschen optimis-
tischer bin. Ich habe mir das am Beispiel
der amerikanischen Aufklarung genauer
angeschaut, aber auch das Verhéltnis von
Immanuel Kant zur lutherischen Reforma-
tion intensiver betrachtet. Da ldsst man
dann auch die Klischees und Schwarz-

weiBbilder hinter sich und kommt in diffe-
renzierte Betrachtungen hinein.

Also, auf lhre einfache Aussage, das sei
grundfalsch, sage ich: Nein. Ihre Aussage
ist grundfalsch, und wenn wir viel Zeit
hatten, wirden wir miteinander ein diffe-
renziertes Bild entwickeln.

Prof. Oberreuter: Der Satz von Benedikt
ist gut. Nur unser Kritiker glaubt ihn wohl
nicht.

Prof. Huber: Wenn er ,grundfalsch” sagt,
dann reden wir ja nicht mehr Uber Fragen
des Glaubens, sondern dann reden wir
uber faktische Zusammenhange. Die fak-
tischen Zusammenhange - davon bin ich
fest Uiberzeugt - muss man so betrachten,
dass man die Aufklarung nicht einfach als
etwas ansieht, was gegenuber der christ-
lichen Geschichte Europas etwas Fremdes
und etwas nur Umstirzendes ist. Die an-
dere Frage ist insofern eine gute Schluss-
frage, als sie dazu verhilft, auf die Amtskir-
che doch auch noch einmal einen anderen
Blick zu werfen: indem man ndmlich die
Amtskirche als verfasste, als institutionali-
sierte Kirche ansieht. Dabei wird man des-
sen gewahr, dass die Ausnahmesituation,
in die die Kirchen in den Jahrzehnten nach
1950, vor allem im Westen Deutschlands,
zundchst geraten waren, und die hohe Be-
reitschaft des Staates, sie bei der Erfiillung
ihrer Aufgaben unter Inanspruchnahme
des Subsidiaritatsprinzips zu unterstiitzen,
erhebliche Gestaltungsmdglichkeiten er-
schlossen haben. Fir diese Mdglichkeiten

31



kann man nur von Herzen dankbar sein.
Sie sind von dieser Amtskirche auch in ei-
ner Weise ausgestaltet worden, die sehr
viel Dauerhaftigkeit hat.

Sie haben die drei Beispiele genannt. Zu-
nachst die institutionalisierte Diakonie

als eine groBe Prasenz des Geistes christ-
lichen Helfens in unserer Gesellschaft. Mit
ihr verbindet sich die Chance, auch die
armutsorientierte Diakonie so einzuset-
zen, dass die Zahl der Menschen geringer
geworden ist, die einfach vor einem Pfarr-
haus stehen und auf den Klingelknopf drii-
cken. Sie ist auch deswegen geringer ge-
worden - ich nehme mein Beispiel Berlin -,
weil eine groBe Zahl christlicher Gemein-
den die Aktion ,Laib und Seele" ins Leben
gerufen hat, durch die Menschen, die nicht
selber ans tdgliche Brot kommen, in einer
organisierten Form unterstiitzt werden
und das bekommen, was sie brauchen. Die
Diakonie, so will ich damit sagen, ist nicht
nur ein Apparat. Sie enthalt auch das Mo-
ment der unmittelbaren Zuwendung zum
hilfsbedirftigen Nachsten. Mir liegt im
Ubrigen unter diesem Gesichtspunkt sehr
daran, die groBen Institutionen der Diako-
nie und die gemeindenahe Diakonie wieder
naher zusammenzufiihren, als das in den
letzten Jahrzehnten zum Teil der Fall war.

Zweitens mein Lieblingsthema: der Bil-
dungsauftrag der Kirchen. Dabei erinnere
ich ganz besonders an die staunenswerte
und unerwartete Geschichte, die ich nun
im Osten Deutschlands miterlebt, auch ein

32

bisschen mitgestaltet habe, dass ndmlich
das Erschrecken uber die Bildungsland-
schaft im Osten Deutschlands zu einer
Schulgriindungsinitiative gefiihrt hat, die
wir alle zu Beginn der Neunzigerjahre
nicht erwartet hatten. Das ist ein wunder-
bares Zusammenspiel, wenn es auch im
Einzelnen knirscht, zwischen sehr oft ganz
konkreten Elterninitiativen am Ort und der
Unterstiitzungs- und Forderungsbereit-
schaft durch die Kirchen. Dieses Zusam-
menspiel hat dazu gefiihrt, dass wir jetzt
ein Netz von christlichen Schulen -
Grundschulen, Gymnasien - gerade im Os-
ten Deutschlands haben. Jetzt versuchen
wir noch mehr Gesamtschulen, Realschu-
len und dhnliches hinzuzufligen, damit da
nicht eine Liicke entsteht. Das ist eine
langfristige Aufgabe, die auch angesichts
der Beschreibung der religidsen Entwick-
lung, die wir besprochen haben, groBe Be-
deutung hat. Nur darf man sich keine Illu-
sion machen. Auch wenn diese
Entwicklung erfreulich ist, reden wir - was
die Schiilerzahlen betrifft - tiber Prozent-
satze, die im einstelligen Bereich rangieren.
Ohne Préasenz in den staatlichen Schulen
und ohne Beteiligung an deren maglichst
guter Weiterentwicklung wird man der
Aufgabe, um die es insgesamt geht, nicht
gerecht - man braucht also -eine Doppel-
strategie.

Drittens haben Sie die weltweite Entwick-
lungshilfe angesprochen. Das ist in der Tat
ein unentbehrliches Element im Prozess

der letzten Jahrzehnte. Denn es ist unent-



behrlich, sich der weltweiten Verantwor-
tung bewusst zu sein und dabei die beson-
deren Beziehungen zu nutzen, die die
Kirche als ein weltweites Netzwerk besitzt.
Deswegen hat sie die Chance, Adressaten
helfenden Handelns in den Landern des
Armutglrtels dieser Erde besser zu kennen
als andere. Sie soll dabei bloB ganz beherzt
auch den kirchlichen Charakter ihres Tuns
anerkennen und die kirchlichen Netzwerke,
die sie hat, auch wirklich nutzen. Dann gibt
es mehr Gewéahr dafir, dass Hilfsmittel
und Hilfsgelder nicht irgendwo versickern,
sondern zielgenau ankommen. Und jeder,
der weil3, dass wir eigentlich kurz vor dem
Ende der 15 Jahre sind, fur die die Millen-
niumsentwicklungsziele von den Vereinten
Nationen formuliert worden sind, und dass
wir von der Halbierung der Armut in der
Welt noch immer denkbar weit entfernt
sind - das war das Hauptziel -, der weiB3
dann auch, dass diese Aufgabe an Bedeu-
tung nicht geringer wird, sondern unver-
andert da ist, ja noch wachst.

Solche Uberlegungen fiihren zu einem an-
deren Bild der Amtskirche, das wir

mit einbeziehen sollten, wenn wir ein
Gesamtbild der kirchlichen Wirklichkeit
haben wollen. Dazu wiirde im Ubrigen
noch sehr viel mehr gehdren, was wir heu-
te nicht besprochen haben. Aber ich be-
danke mich sehr fiir die Vielfalt und Klar-
heit Ihrer Fragen.

Prof. Oberreuter: Meine Damen und
Herren, ich danke noch einmal fiir das

differenziertere Bild, das wir heute Abend
erfahren haben. Die Religionssoziologie,
wenn ich an Hans Joas denke und an
Casanova - das ist nicht der, an den Sie
jetzt denken, sondern das ist ein amerika-
nischer Religionssoziologe -, sprach ja
doch sehr entschieden von der Sékulari-
sierung Europas und speziell auch
Deutschlands und sah die Pluralitat der
Optionen lang nicht so deutlich wie Sie.
Das hat sich gedndert. Der spatere Joas
mag als Beispiel dienen. Deswegen finde
ich Ihren Vortrag ermutigend. Ich sehe Sie
etwas naher bei Ihrem Tibinger Kollegen
Eberhard Jiingel, der ja die schéne These
formuliert hat, die Sakularisierung wolle,
wenn das humanum verteidigt werden
will in dieser Gesellschaft, nicht im Saku-
larismus zu Ende gedacht werden. In die-
sem Sinne verstehe ich auch Ihre Bemer-
kungen, Herr Huber. Ganz herzlichen Dank.

Den Dank mochte ich noch kurz erweitern,
nachdem ich den stellvertretenden Direk-
tor des Landtags bescheiden in der letzten
Reihe sitzen sehe, Herrn Jager, ein intellek-
tuelles Fundament dieses Hauses. Ich bitte
Sie, unseren Dank fr die Betreuung durch
den Landtag entgegenzunehmen, ihn der
Prasidentin zu Ubermitteln, falls Sie sie
nach den Berliner Ereignissen bald unver-
sehrt wieder sehen sollten. Dank auch fiir
den Empfang, der jetzt drauBen stattfin-
det und zu dem Sie seitens des Hauses
herzlich eingeladen sind, natirlich unter
Billigung der Akademie fir politische Bil-
dung. Einen schénen Abend lhnen allen!

33















=
i
Bayerischer

4 landtag

=i




