Auf den Spuren Platons?
Die Tutzinger Akademie und die Geschichte
des Akademiegedankens

von Thomas Scholderle

Die Akademie fur Politische Bildung blickt auf eine inzwischen 50-jahrige
Geschichte zurtuick. Doch verglichen mit dem Akademiegedanken selbst, ist die
Zeitspanne kaum mehr als ein historischer Wimpernschlag. Vor fast zweieinhalb
Jahrtausenden grindete Platon zwei Kilometer nordwestlich der Athener
Akropolis in einer Parkanlage namens ,,Akademeia“ seine ,,Platonische
Akademie*. Immerhin so berihmte Schiler wie Aristoteles sind der Bildungsstatte
entwachsen. Wie aber steht es mit dem antiken Erbe des Akademiegedankens?
Lasst sich der platonische Prototyp Uberhaupt mit heutigen Akademien, der
Tutzinger Akademie im Besonderen, vergleichen?

Tutzinger Einrichtung, so lag bereits Platons Schule vor den Toren der Stadt, sie

bevorzugte die ruhige Atmosphére im ,Hain“ und hatte den Diskurs von
Lehrenden und Schilern und das gemeinsame Forschen abseits des hektischen
Getriebes der Tagespolitik auf ihre Fahne geschrieben.! Seine Akademie errichtete er
dort, wo bereits eine Bildungseinrichtung ihren Platz hatte: Im vormaligen
,Gymnasion“ waren Jugendliche aus der Athener Oberschicht in den Fé&chern
Grammatik, Musik und Sport unterrichtet worden, ehe Platon die Schule zu seiner
weltberihmten Akademie ausbaute. Auffallende Parallelen gibt es auch hier zur
Tutzinger Bildungsstatte: Sie bezog 1958 ihre R&ume in der ehemaligen
Sozialpolitischen Schule der Landesversicherungsanstalt. Und in der heutigen
Bibliothek — damals eine Turnhalle — trainierten noch in den 1950er Jahren
Kriegsversehrte.

Q uf den ersten Blick sind die Analogien durchaus eindrucksvoll. Wie die

Mehr noch aber lag Platons Akademiegrindung die Einsicht zugrunde, dass
Bildungsferne das Hauptelend des politischen Gemeinwesens sei. Zwar fand Platons
Kernidee in den Ohren der Mé&chtigen kaum Gehor: Seine Forderung, die Philosophen
miussten entweder Konige oder wenigstens die Konige brauchbare Philosophen werden,
um die Polis vor dem Niedergang zu retten, wird sich heute keiner mehr zu Eigen
machen. Doch Platons’ Entschluss, Einfluss auf die Bildung zu nehmen, war nicht
zuletzt angestoBen von den ernlchternden Erfahrungen einer tyrannischen und
kulturlosen Politik: Athen hatte im Peloponnesischen Krieg mit Sparta 27 Jahre lang
Geld, Macht und Soldaten verheizt, sah sich sozialen Spannungen und einem
O6konomischen  Abstieg gegenuber und litt sogar Kkurzzeitig unter der
Schreckensherrschaft der ,,DreiRig Tyrannen* (404/403 v. Chr.). Sein véterlicher Freund
Sokrates wurde wegen ,,Verderbung der Jugend* verurteilt. Vor die Wahl Tod oder
Emigration gestellt, entschied sich Sokrates fiir den Schierlingsbecher. Auch die junge

1 Vgl. allgemein: Otto Seel, Die platonische Akademie, Stuttgart 1953; Hans Hertens, Platons Akademie, 2. Aufl.,
Bonn 1952; Josef Pieper, Was heif3t akademisch? oder der Funktiondr und der Sophist, Miinchen 1952.



Thomas Scholderle 2
Auf den Spuren Platons? Die Tutzinger Akademie und der Akademiegedanke

Bundesrepublik hatte einen barbarischen Krieg hinter sich, Tyrannenherrschaft und
Massenmord, einen intellektuellen Exodus und den tausendfachen Tod angeblicher
Landesverréter. Ohne Bildung, politische zumal, scheint kein Staat zu machen. Platons
Erfahrung wiederholte sich — mit durchaus vergleichbaren Vorzeichen.

Fast 50 Jahre lang, von ca. 387 bis 340 v. Chr., leitete Platon seine Akademie. Die
Einrichtung bestand — von einigen Unterbrechungen abgesehen — immerhin bis 88 v.
Chr. Erst die Zerstorung durch den romischen Konsul Sulla machte dem
Akademiebetrieb ein Ende. Aristoteles hatte tibrigens — nach dem er sich mit seinem
Lehrmeister Uberworfen hatte — seine eigene Schule, die spéater so genannte
»Peripatetische Schule* gegriindet. Beide Denker finden sich heute neben Sokrates und
Sophokles — und freilich nur als steinerne Busten — wiedervereint im Park der Tutzinger
Akademie.

Den machtigsten Revitalisierungsversuch im gesamten Mittelalter verdankt der
Akademiegedanke einem Analphabeten: Karl der GroRe bendétigte fiir das Getimmel
des Schlachtfeldes zwar keine Schulbildung, spéter aber, eingekeilt im diplomatischen
Gezénk zwischen Papst und byzantinischem Kaiser, wurde ihm die Notwendigkeit von
Wissen, Bildung und Kultur umso dringlicher vor Augen geflhrt. Er holte sich
Gelehrte, Kiinstler und Handwerker aus ganz Europa an seinen Hof nach Aachen. Sie
bildeten einen kulturellen Zirkel, wie es ihn diesseits der Alpen bisher nie gegeben
hatte.  Neben  dem literarischen,  kinstlerischnen  und  philosophischen
Gedankenaustausch, entstanden an der Hofschule Karls zudem prachtvolle, sakrale
Handschriften, wie etwa das bedeutende karolingische Evangeliar. Mit ihrem Grlnder
und Forderer starb im Jahr 814 allerdings auch die Akademie Karls, und mehr noch der
Akademiegedanke fiir zahllose Jahrhunderte.

Erst in der Renaissance fand die Wiedergeburt der Antike ihren Ausdruck nicht zuletzt
als Wiedergeburt eines humanistischen Bildungsideals. Die Beschaftigung mit der
klassischen Literatur, Geschichte, Kunst und Philosophie fiihrte zu einer regelrechten
Akademie-Schwemme. Mehr als hundert Akademien entstanden vor allem in Italien,
doch ihre Lebensdauer war regelmaRig gering.® Zu groRer Bekanntheit brachte es indes
die ,,Accademia Romana“ unter Julius Pomponius Laetus: 1464 gegriindet, profilierte
sie sich insbesondere mit philologischen und archéologischen Studien. Pomponius’
morgendliche Vorlesungen waren derart beliebt, dass sich die Zuhorer schon
mitternachts einfanden, um einen Platz zu ergattern. Das Ende des Gelehrtenzirkels war
nicht untypisch fiir viele Akademien: Die Gruppe bekam Arger mit der Kirche. Papst
Paul 11. sorgte 1468 fiir inre Auflésung und lieR die filhrenden Kopfe verhaften. Ahnlich
war es bereits Plutarchs Neugriindung der Platonischen Akademie in Athen ergangen.
Wegen heidnischer Umtriebe befahl Kaiser Justinian I. im Jahr 529 — das Christentum
war langst romische Staatsreligion — die Schlieung der 410 wiederbelebten Einrichtung
und verflgte ein generelles Lehrverbot fur Philosophie und Recht in Athen. Heute
unterhalten die Kirchen freilich selbst Akademien, renommierte und hoch angesehene
zudem. Bestes Beispiel: die Evangelische Akademie in unmittelbarer Tutzinger
Nachbarschaft.*

2 Vgl. z.B. Karl Langosch, Die ,,Akademie” Karls des GroRBen und der Langobarde Paulus Diaconus, in: ders., Profile
des lateinischen Mittelalters. Geschichtliche Bilder aus dem europaischen Geistesleben, Darmstadt 1965, S. 83-133.

3 Vgl. dazu August Buck, Die humanistischen Akademien in Italien, in: Fritz Hartmann / Rudolf Vierhaus (Hg.), Der
Akademiegedanke im 17. und 18. Jahrhundert, Bremen/Wolfenbuttel 1977, S. 11-25.

4 Vgl. zu den kirchlichen Akademien allgemein z.B. Rulf Jurgen Treidel, Evangelische Akademien im
Nachkriegsprotestantismus: Bemerkungen zu Kontinuitdten und Wandlungen von sozialethischen Leitbildern, in:



Thomas Scholderle 3
Auf den Spuren Platons? Die Tutzinger Akademie und der Akademiegedanke

Ein wichtiger Impuls fiir die heute wohl bekannteste Akademieform, die ,,Akademien
der Wissenschaften* kam von der britischen Insel. Der als englischer Lordkanzler
geschasste Francis Bacon machte sich 1624 an die Ausarbeitung einer literarischen
Utopie.”> In seiner ,Nova Atlantis“ entwarf Bacon die Fiktion eines groRziigig
angelegten Forschungsinstituts namens ,,Haus Salomon*, das dem Leser insbesondere
das Modell einer wissenschaftlichen Arbeitsteilung vor Augen flhrte. Die Schrift blieb
Fragment und erschien erst posthum 1627. Ihre Kernintention aber lag von Anfang an
darin, den englischen Kénig zur Griindung einer vergleichbaren Einrichtung anzuregen.
Die Hoffnung zerschlug sich zwar zundchst, doch bereits eine Generation nach Bacons
Tod wurde sie Wirklichkeit: Im Jahr 1660 konstituierte sich die britische ,,Royal
Society“, die spater mehrfach Bacon als ihren Initiator wirdigte. Der Institutionstypus
fand in ganz Europa Nachahmung. Bereits 1635 hatte Richelieu eine private
Gelehrtengesellschaft in die nationale ,,Académie francaise” umgewandelt. Ludwig
XIV. grundete 1666 in Paris auf Initiative Colberts die ,,Académie des sciences”, 1700
entstand in Berlin die ,Societdt der Wissenschaften”, 1725 in Russland die
»Petersburger* und 1739 in Stockholm die ,,Schwedische Akademie®, die seit 1901
auch den Nobelpreis verleiht. In Amerika war es Benjamin Franklin, der dort 1743 mit
der ~Amerikanischen Philosophischen Gesellschaft* die alteste
Wissenschaftsvereinigung ins Leben rief. Seit 1863 besteht zudem die ,,Nationale
Akademie der Wissenschaften“. Im Unterschied zu den Universitdten konzentrieren sich
die Wissenschaftsakademien bis heute ausschlieRlich auf Forschung. Die Lehre bleibt
auflen vor. Als Diskussionsforen und Gelehrtenvereinigungen, deren Mitgliedschaft oft
aullerordentlich prestigetréachtig ist, dienen sie dem Erfahrungsaustausch und férdern die
Wissenschaft durch Preise, Auszeichnungen, Publikationen oder die Vergabe von
Finanzmitteln.®

Platons Idee hat aber noch ein weit groReres Spektrum an institutionellen Formen
hervorgebracht. Es gibt heute Akademien der Kinste und Musik, Fortbildungsstatten
wie Bau-, Berg- oder Forstakademien. Deutschland und die Welt kennt ein breites Feld
offentlicher oder privat gestifteter Forschungs-, Lehr- und Bildungseinrichtungen.” Der
Akademiegedanke ist im Grunde so lebendig wie nie.

Die Unterschiede von Platons Urtypus zur Tutzinger Akademie unserer Tage seien
gleichwohl nicht verschwiegen: Es gab damals keine kanalubergreifende Konkurrenz
durch tagliche Polittalk-Sendungen. In Tutzing sind Teilnehmer und Dozenten nicht
gleich in einer Art Lebensgemeinschaft aneinander gebunden. Auch kinftige
Herrschergestalten sollen nicht herangebildet werden. Platon wollte ohnehin nicht flr
die Demokratie arbeiten, sie galt ihm als Vorstufe zur Tyrannis. Gleichwohl: Der
ergebnisoffene, mitunter kontroverse Dialog, die sachorientierte Gesprachskultur und
das Ziel rationaler Urteilsbildung sind auch heute noch Kennzeichen der
Akademiearbeit — in Tutzing wie anderswo.

Thomas Sauer (Hg.), Katholiken und Protestanten in den Aufbaujahren der Bundesrepublik, Stuttgart/Berlin/Koln
2000, S. 108-120; Leiterkreis der Evangelischen Akademien in Deutschland (Hg.), Der Auftrag der Evangelischen
Akademien. Ein Memorandum, Bad Boll 1979; Joseph Ratzinger, Interpretation — Kontemplation — Aktion.
Uberlegungen zum Auftrag einer Katholischen Akademie, in: Zur Debatte 4/1982, S. 4-8; Katholische Akademie in
Bayern (Hg.): 50 Jahre Katholische Akademie in Bayern: 1957-2007, Munchen 2008.

5 Vgl. Francis Bacon, Neu-Atlantis, in: Der utopische Staat. Ubers. u. hrsg. v. Klaus J. Heinisch, Reinbek bei Hamburg
1996, S. 111-215. — Siehe dazu auch Gerhard Kanthak, Der Akademiegedanke zwischen utopischem Entwurf und
barocker Projektmacherei. Zur Geistesgeschichte der Akademiebewegung des 17. Jahrhunderts, Berlin 1987, S. 26-
32.

6 Vgl. z.B. Conrad Grau, BerUhmte Wissenschaftsakademien. Von ihrem Entstehen und ihrem weltweiten Erfolg,
Leipzig 1988.

7 Vgl. allgemein Heinrich Oberreuter, Art. ,Akademien”, in: Lexikon der Christlichen Demokratie in Deutschland.
Hrsg. v. von Winfried Becker u.a., Paderborn/Minchen/Wien/Zurich 2002, S. 418-419.



Thomas Scholderle 4
Auf den Spuren Platons? Die Tutzinger Akademie und der Akademiegedanke

Literatur:

Erkelenz, Peter: Der Akademiegedanke im Wandel der Zeiten. Pladoyer fur ein Deutschland
Institut, Bonn 1968.

Grau, Conrad: Berihmte Wissenschaftsakademien. Von ihrem Entstehen und ihrem
weltweiten Erfolg, Leipzig 1988.

Hartmann, Fritz / Vierhaus, Rudolf (Hg.): Der Akademiegedanke im 17. und 18. Jahrhundert,
Bremen/Wolfenbuttel 1977.

Hertens, Hans: Platons Akademie, 2. Aufl., Bonn 1952.

Kanthak, Gerhard: Der Akademiegedanke zwischen utopischem Entwurf und barocker
Projektmacherei. Zur Geistesgeschichte der Akademiebewegung des 17. Jahrhunderts,
Berlin 1987.

Katholische Akademie in Bayern (Hg.): 50 Jahre Katholische Akademie in Bayern: 1957-
2007, Munchen 2008.

Langosch, Karl: Die ,,Akademie* Karls des GrofRen und der Langobarde Paulus Diaconus, in:
ders., Profile des lateinischen Mittelalters. Geschichtliche Bilder aus dem europdaischen
Geistesleben, Darmstadt 1965, S. 83-133.

Leiterkreis der Evangelischen Akademien in Deutschland (Hg.): Der Auftrag der
Evangelischen Akademien. Ein Memorandum, Bad Boll 1979.

Oberreuter, Heinrich: Art. ,Akademien“, in: Lexikon der Christlichen Demokratie in
Deutschland. Hrsg. v. von Winfried Becker u.a., Paderborn/Minchen/Wien/Zurich 2002,
S. 418-4109.

Pieper, Josef: Was heifldt akademisch? oder der Funktion&r und der Sophist, Minchen 1952.

Rapoport, Samuel Mitja (Hg.): Akademiegedanke und Forschungsorganisation im 20
Jahrhundert. Materialien des Wissenschaftlichen Kolloquiums zum Leibniz-Tag 1994
(Sitzungsberichte der Leibniz-Sozietat; Bd.3/3), Velten 1995.

Ratzinger, Joseph: Interpretation — Kontemplation — Aktion. Uberlegungen zum Auftrag einer
Katholischen Akademie, in: Zur Debatte 4/1982, S. 4-8 (auch in: ders., Grundsatz-Reden
aus funf Jahrzehnten. Hrsg. v. Florian Schuller, Regensburg 2005, S. 139-155).

Seel, Otto: Die platonische Akademie, Stuttgart 1953.

Treidel, Rulf Jirgen: Evangelische Akademien im Nachkriegsprotestantismus: Bemerkungen
zu Kontinuitaten und Wandlungen von sozialethischen Leitbildern, in: Thomas Sauer
(Hg.), Katholiken und Protestanten in den Aufbaujahren der Bundesrepublik,
Stuttgart/Berlin/Kdln 2000, S. 108-120.



	Literatur:

