
 

Auf den Spuren Platons?  
Die Tutzinger Akademie und die Geschichte  

des Akademiegedankens  
 

von Thomas Schölderle 
 
 
 

 
 
Die Akademie für Politische Bildung blickt auf eine inzwischen 50-jährige 
Geschichte zurück. Doch verglichen mit dem Akademiegedanken selbst, ist die 
Zeitspanne kaum mehr als ein historischer Wimpernschlag. Vor fast zweieinhalb 
Jahrtausenden gründete Platon zwei Kilometer nordwestlich der Athener 
Akropolis in einer Parkanlage namens „Akademeia“ seine „Platonische 
Akademie“. Immerhin so berühmte Schüler wie Aristoteles sind der Bildungsstätte 
entwachsen. Wie aber steht es mit dem antiken Erbe des Akademiegedankens? 
Lässt sich der platonische Prototyp überhaupt mit heutigen Akademien, der 
Tutzinger Akademie im Besonderen, vergleichen? 
 
 

uf den ersten Blick sind die Analogien durchaus eindrucksvoll. Wie die 
Tutzinger Einrichtung, so lag bereits Platons Schule vor den Toren der Stadt, sie 
bevorzugte die ruhige Atmosphäre im „Hain“ und hatte den Diskurs von 

Lehrenden und Schülern und das gemeinsame Forschen abseits des hektischen 
Getriebes der Tagespolitik auf ihre Fahne geschrieben.1 Seine Akademie errichtete er 
dort, wo bereits eine Bildungseinrichtung ihren Platz hatte: Im vormaligen 
„Gymnasion“ waren Jugendliche aus der Athener Oberschicht in den Fächern 
Grammatik, Musik und Sport unterrichtet worden, ehe Platon die Schule zu seiner 
weltberühmten Akademie ausbaute. Auffallende Parallelen gibt es auch hier zur 
Tutzinger Bildungsstätte: Sie bezog 1958 ihre Räume in der ehemaligen 
Sozialpolitischen Schule der Landesversicherungsanstalt. Und in der heutigen 
Bibliothek – damals eine Turnhalle – trainierten noch in den 1950er Jahren 
Kriegsversehrte.  

A

Mehr noch aber lag Platons Akademiegründung die Einsicht zugrunde, dass 
Bildungsferne das Hauptelend des politischen Gemeinwesens sei. Zwar fand Platons 
Kernidee in den Ohren der Mächtigen kaum Gehör: Seine Forderung, die Philosophen 
müssten entweder Könige oder wenigstens die Könige brauchbare Philosophen werden, 
um die Polis vor dem Niedergang zu retten, wird sich heute keiner mehr zu Eigen 
machen. Doch Platons’ Entschluss, Einfluss auf die Bildung zu nehmen, war nicht 
zuletzt angestoßen von den ernüchternden Erfahrungen einer tyrannischen und 
kulturlosen Politik: Athen hatte im Peloponnesischen Krieg mit Sparta 27 Jahre lang 
Geld, Macht und Soldaten verheizt, sah sich sozialen Spannungen und einem 
ökonomischen Abstieg gegenüber und litt sogar kurzzeitig unter der 
Schreckensherrschaft der „Dreißig Tyrannen“ (404/403 v. Chr.). Sein väterlicher Freund 
Sokrates wurde wegen „Verderbung der Jugend“ verurteilt. Vor die Wahl Tod oder 
Emigration gestellt, entschied sich Sokrates für den Schierlingsbecher. Auch die junge 

                                                 
1  Vgl. allgemein: Otto Seel, Die platonische Akademie, Stuttgart 1953; Hans Hertens, Platons Akademie, 2. Aufl., 

Bonn 1952; Josef Pieper, Was heißt akademisch? oder der Funktionär und der Sophist, München 1952.  



Thomas Schölderle   2
Auf den Spuren Platons? Die Tutzinger Akademie und der Akademiegedanke 
 
 
 
Bundesrepublik hatte einen barbarischen Krieg hinter sich, Tyrannenherrschaft und 
Massenmord, einen intellektuellen Exodus und den tausendfachen Tod angeblicher 
Landesverräter. Ohne Bildung, politische zumal, scheint kein Staat zu machen. Platons 
Erfahrung wiederholte sich – mit durchaus vergleichbaren Vorzeichen. 

Fast 50 Jahre lang, von ca. 387 bis 340 v. Chr., leitete Platon seine Akademie. Die 
Einrichtung bestand – von einigen Unterbrechungen abgesehen – immerhin bis 88 v. 
Chr. Erst die Zerstörung durch den römischen Konsul Sulla machte dem 
Akademiebetrieb ein Ende. Aristoteles hatte übrigens – nach dem er sich mit seinem 
Lehrmeister überworfen hatte – seine eigene Schule, die später so genannte 
„Peripatetische Schule“ gegründet. Beide Denker finden sich heute neben Sokrates und 
Sophokles – und freilich nur als steinerne Büsten – wiedervereint im Park der Tutzinger 
Akademie.  

Den mächtigsten Revitalisierungsversuch im gesamten Mittelalter verdankt der 
Akademiegedanke einem Analphabeten: Karl der Große benötigte für das Getümmel 
des Schlachtfeldes zwar keine Schulbildung, später aber, eingekeilt im diplomatischen 
Gezänk zwischen Papst und byzantinischem Kaiser, wurde ihm die Notwendigkeit von 
Wissen, Bildung und Kultur umso dringlicher vor Augen geführt. Er holte sich 
Gelehrte, Künstler und Handwerker aus ganz Europa an seinen Hof nach Aachen. Sie 
bildeten einen kulturellen Zirkel, wie es ihn diesseits der Alpen bisher nie gegeben 
hatte. Neben dem literarischen, künstlerischen und philosophischen 
Gedankenaustausch, entstanden an der Hofschule Karls zudem prachtvolle, sakrale 
Handschriften, wie etwa das bedeutende karolingische Evangeliar. Mit ihrem Gründer 
und Förderer starb im Jahr 814 allerdings auch die Akademie Karls, und mehr noch der 
Akademiegedanke für zahllose Jahrhunderte.2 

Erst in der Renaissance fand die Wiedergeburt der Antike ihren Ausdruck nicht zuletzt 
als Wiedergeburt eines humanistischen Bildungsideals. Die Beschäftigung mit der 
klassischen Literatur, Geschichte, Kunst und Philosophie führte zu einer regelrechten 
Akademie-Schwemme. Mehr als hundert Akademien entstanden vor allem in Italien, 
doch ihre Lebensdauer war regelmäßig gering.3 Zu großer Bekanntheit brachte es indes 
die „Accademia Romana“ unter Julius Pomponius Laetus: 1464 gegründet, profilierte 
sie sich insbesondere mit philologischen und archäologischen Studien. Pomponius’ 
morgendliche Vorlesungen waren derart beliebt, dass sich die Zuhörer schon 
mitternachts einfanden, um einen Platz zu ergattern. Das Ende des Gelehrtenzirkels war 
nicht untypisch für viele Akademien: Die Gruppe bekam Ärger mit der Kirche. Papst 
Paul II. sorgte 1468 für ihre Auflösung und ließ die führenden Köpfe verhaften. Ähnlich 
war es bereits Plutarchs Neugründung der Platonischen Akademie in Athen ergangen. 
Wegen heidnischer Umtriebe befahl Kaiser Justinian I. im Jahr 529 – das Christentum 
war längst römische Staatsreligion – die Schließung der 410 wiederbelebten Einrichtung 
und verfügte ein generelles Lehrverbot für Philosophie und Recht in Athen. Heute 
unterhalten die Kirchen freilich selbst Akademien, renommierte und hoch angesehene 
zudem. Bestes Beispiel: die Evangelische Akademie in unmittelbarer Tutzinger 
Nachbarschaft.4 

                                                 
2  Vgl. z.B. Karl Langosch, Die „Akademie“ Karls des Großen und der Langobarde Paulus Diaconus, in: ders., Profile 

des lateinischen Mittelalters. Geschichtliche Bilder aus dem europäischen Geistesleben, Darmstadt 1965, S. 83-133. 
3  Vgl. dazu August Buck, Die humanistischen Akademien in Italien, in: Fritz Hartmann / Rudolf Vierhaus (Hg.), Der 

Akademiegedanke im 17. und 18. Jahrhundert, Bremen/Wolfenbüttel 1977, S. 11-25.  
4  Vgl. zu den kirchlichen Akademien allgemein z.B. Rulf Jürgen Treidel, Evangelische Akademien im 

Nachkriegsprotestantismus: Bemerkungen zu Kontinuitäten und Wandlungen von sozialethischen Leitbildern, in: 



Thomas Schölderle   3
Auf den Spuren Platons? Die Tutzinger Akademie und der Akademiegedanke 
 
 
 
Ein wichtiger Impuls für die heute wohl bekannteste Akademieform, die „Akademien 
der Wissenschaften“ kam von der britischen Insel. Der als englischer Lordkanzler 
geschasste Francis Bacon machte sich 1624 an die Ausarbeitung einer literarischen 
Utopie.5 In seiner „Nova Atlantis“ entwarf Bacon die Fiktion eines großzügig 
angelegten Forschungsinstituts namens „Haus Salomon“, das dem Leser insbesondere 
das Modell einer wissenschaftlichen Arbeitsteilung vor Augen führte. Die Schrift blieb 
Fragment und erschien erst posthum 1627. Ihre Kernintention aber lag von Anfang an 
darin, den englischen König zur Gründung einer vergleichbaren Einrichtung anzuregen. 
Die Hoffnung zerschlug sich zwar zunächst, doch bereits eine Generation nach Bacons 
Tod wurde sie Wirklichkeit: Im Jahr 1660 konstituierte sich die britische „Royal 
Society“, die später mehrfach Bacon als ihren Initiator würdigte. Der Institutionstypus 
fand in ganz Europa Nachahmung. Bereits 1635 hatte Richelieu eine private 
Gelehrtengesellschaft in die nationale „Académie française“ umgewandelt. Ludwig 
XIV. gründete 1666 in Paris auf Initiative Colberts die „Académie des sciences“, 1700 
entstand in Berlin die „Societät der Wissenschaften“, 1725 in Russland die 
„Petersburger“ und 1739 in Stockholm die „Schwedische Akademie“, die seit 1901 
auch den Nobelpreis verleiht. In Amerika war es Benjamin Franklin, der dort 1743 mit 
der „Amerikanischen Philosophischen Gesellschaft“ die älteste 
Wissenschaftsvereinigung ins Leben rief. Seit 1863 besteht zudem die „Nationale 
Akademie der Wissenschaften“. Im Unterschied zu den Universitäten konzentrieren sich 
die Wissenschaftsakademien bis heute ausschließlich auf Forschung. Die Lehre bleibt 
außen vor. Als Diskussionsforen und Gelehrtenvereinigungen, deren Mitgliedschaft oft 
außerordentlich prestigeträchtig ist, dienen sie dem Erfahrungsaustausch und fördern die 
Wissenschaft durch Preise, Auszeichnungen, Publikationen oder die Vergabe von 
Finanzmitteln.6 

Platons Idee hat aber noch ein weit größeres Spektrum an institutionellen Formen 
hervorgebracht. Es gibt heute Akademien der Künste und Musik, Fortbildungsstätten 
wie Bau-, Berg- oder Forstakademien. Deutschland und die Welt kennt ein breites Feld 
öffentlicher oder privat gestifteter Forschungs-, Lehr- und Bildungseinrichtungen.7 Der 
Akademiegedanke ist im Grunde so lebendig wie nie.  

Die Unterschiede von Platons Urtypus zur Tutzinger Akademie unserer Tage seien 
gleichwohl nicht verschwiegen: Es gab damals keine kanalübergreifende Konkurrenz 
durch tägliche Polittalk-Sendungen. In Tutzing sind Teilnehmer und Dozenten nicht 
gleich in einer Art Lebensgemeinschaft aneinander gebunden. Auch künftige 
Herrschergestalten sollen nicht herangebildet werden. Platon wollte ohnehin nicht für 
die Demokratie arbeiten, sie galt ihm als Vorstufe zur Tyrannis. Gleichwohl: Der 
ergebnisoffene, mitunter kontroverse Dialog, die sachorientierte Gesprächskultur und 
das Ziel rationaler Urteilsbildung sind auch heute noch Kennzeichen der 
Akademiearbeit – in Tutzing wie anderswo.  

                                                                                                                                               
Thomas Sauer (Hg.), Katholiken und Protestanten in den Aufbaujahren der Bundesrepublik, Stuttgart/Berlin/Köln 
2000, S. 108-120; Leiterkreis der Evangelischen Akademien in Deutschland (Hg.), Der Auftrag der Evangelischen 
Akademien. Ein Memorandum, Bad Boll 1979; Joseph Ratzinger, Interpretation – Kontemplation – Aktion. 
Überlegungen zum Auftrag einer Katholischen Akademie, in: Zur Debatte 4/1982, S. 4-8; Katholische Akademie in 
Bayern (Hg.): 50 Jahre Katholische Akademie in Bayern: 1957-2007, München 2008. 

5  Vgl. Francis Bacon, Neu-Atlantis, in: Der utopische Staat. Übers. u. hrsg. v. Klaus J. Heinisch, Reinbek bei Hamburg 
1996, S. 111-215. – Siehe dazu auch Gerhard Kanthak, Der Akademiegedanke zwischen utopischem Entwurf und 
barocker Projektmacherei. Zur Geistesgeschichte der Akademiebewegung des 17. Jahrhunderts, Berlin 1987, S. 26-
32. 

6  Vgl. z.B. Conrad Grau, Berühmte Wissenschaftsakademien. Von ihrem Entstehen und ihrem weltweiten Erfolg, 
Leipzig 1988.  

7  Vgl. allgemein Heinrich Oberreuter, Art. „Akademien“, in: Lexikon der Christlichen Demokratie in Deutschland. 
Hrsg. v. von Winfried Becker u.a., Paderborn/München/Wien/Zürich 2002, S. 418-419.  



Thomas Schölderle   
Auf den Spuren Platons? Die Tutzinger Akademie und der Akademiegedanke 
 
 
 

4

 
Literatur: 
 

Erkelenz, Peter: Der Akademiegedanke im Wandel der Zeiten. Plädoyer für ein Deutschland 
Institut, Bonn 1968.  

Grau, Conrad: Berühmte Wissenschaftsakademien. Von ihrem Entstehen und ihrem 
weltweiten Erfolg, Leipzig 1988. 

Hartmann, Fritz / Vierhaus, Rudolf (Hg.): Der Akademiegedanke im 17. und 18. Jahrhundert, 
Bremen/Wolfenbüttel 1977. 

Hertens, Hans: Platons Akademie, 2. Aufl., Bonn 1952.  

Kanthak, Gerhard: Der Akademiegedanke zwischen utopischem Entwurf und barocker 
Projektmacherei. Zur Geistesgeschichte der Akademiebewegung des 17. Jahrhunderts, 
Berlin 1987. 

Katholische Akademie in Bayern (Hg.): 50 Jahre Katholische Akademie in Bayern: 1957-
2007, München 2008. 

Langosch, Karl: Die „Akademie“ Karls des Großen und der Langobarde Paulus Diaconus, in: 
ders., Profile des lateinischen Mittelalters. Geschichtliche Bilder aus dem europäischen 
Geistesleben, Darmstadt 1965, S. 83-133. 

Leiterkreis der Evangelischen Akademien in Deutschland (Hg.): Der Auftrag der 
Evangelischen Akademien. Ein Memorandum, Bad Boll 1979.  

Oberreuter, Heinrich: Art. „Akademien“, in: Lexikon der Christlichen Demokratie in 
Deutschland. Hrsg. v. von Winfried Becker u.a., Paderborn/München/Wien/Zürich 2002, 
S. 418-419.  

Pieper, Josef: Was heißt akademisch? oder der Funktionär und der Sophist, München 1952. 

Rapoport, Samuel Mitja (Hg.): Akademiegedanke und Forschungsorganisation im 20 
Jahrhundert. Materialien des Wissenschaftlichen Kolloquiums zum Leibniz-Tag 1994 
(Sitzungsberichte der Leibniz-Sozietät; Bd.3/3), Velten 1995.  

Ratzinger, Joseph: Interpretation – Kontemplation – Aktion. Überlegungen zum Auftrag einer 
Katholischen Akademie, in: Zur Debatte 4/1982, S. 4-8 (auch in: ders., Grundsatz-Reden 
aus fünf Jahrzehnten. Hrsg. v. Florian Schuller, Regensburg 2005, S. 139-155).  

Seel, Otto: Die platonische Akademie, Stuttgart 1953.  

Treidel, Rulf Jürgen: Evangelische Akademien im Nachkriegsprotestantismus: Bemerkungen 
zu Kontinuitäten und Wandlungen von sozialethischen Leitbildern, in: Thomas Sauer 
(Hg.), Katholiken und Protestanten in den Aufbaujahren der Bundesrepublik, 
Stuttgart/Berlin/Köln 2000, S. 108-120.  

 


	Literatur:

